
INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   1 29/03/2019   11:13:40



© LOM ediciones

Primera edición, marzo 2019

Impreso en 1.000 ejemplares

ISBN: 

rpI: 

imagen de portada

diseño, edición y composición
LOM ediciones. Concha y Toro 23, Santiago

teléFoNo: (56-2) 2860 68 00 

lom@lom.cl | www.lom.cl

Tipografía: Karmina

impreso en los talleres de lom
Miguel de Atero 2888, Quinta Normal

Impreso en Santiago de Chile

Lom
 palaBra de la leNgua 

yámaNa que SIgNIFIca 

Sol

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   2 29/03/2019   11:13:40



Nora Strejilevich

El lugar del testigo

Escritura y memoria
(Uruguay, Chile y Argentina)

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   3 29/03/2019   11:13:40



INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   4 29/03/2019   11:13:40



5

Agradezco

A mis amigos y lectores Inés Bruzzi, Gonzalo Contreras, Laura Estrin, Hugh 
Hazelton, Alejandro Kaufman, Fanny Seldes, Paula Simón, Mónica Szurmuk, 
Griselda Zuffi por sus comentarios durante la escritura de estas páginas.

A la beca Fulbright, por lanzarme a dictar seminarios en varios países y 
a entablar vínculos con una diversidad de colegas y estudiantes.

A los docentes que se volvieron entrañables compañeros de ruta, como 
Cristian Montes Capó (Universidad de Chile, 2012), Kirsten Mahlke (Universidad 
Konstanz, Alemania, 2013), Emilia Perassi y Laura Scarabelli (Universidad de 
Milán, Italia, 2015), Liria Evangelista (Middlebury College, Buenos Aires, 2016 
y 2017), Jaume Peris Blanes y Nuria Girona (Universidad de Valencia, 2018).

A los estudiantes graduados de los que siempre aprendo. Especialmente 
a Catalina Olea Rosenbluth y Daniela Sepúlveda, de la Universidad de Chile 
(2013), por su lectura del manuscrito inicial. 

Al Centro de Estudios del Genocidio de la Universidad Tres de Febrero 
(Buenos Aires, 2015) cuyo equipo, dirigido por Daniel Feierstein, me incluyó 
en sus debates.

Al Fondo Nacional de las Artes de Buenos Aires por la Mención Honorífica 
con la que reconoció el aporte de este libro, el 30 de noviembre de 2017.

A la editorial LOM, por un proyecto cultural que sostiene desde su 
creación en 2001, a menudo contra viento y marea.

A los autores que leo y releo, que me acompañan, con los que entablo 
diálogos y discusiones sobre asuntos que, sin duda, dejan cuentas y cuentos 
pendientes.

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   5 29/03/2019   11:13:40



INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   6 29/03/2019   11:13:40



7

A modo de prólogo. 
La literatura sabe

La literatura sabe. La historia pierde las batallas que la literatura traspone. La 
literatura puede con la historia, la serie más cercana que la acecha. La bandera 
de rendición solo está en la ciudadela de las instituciones que regularizan y 
ordenan el pensamiento y sus discursos. Cuando la literatura, la terrible y 
valiente lírica, el permeable retrato de lo que pasó, el más complejo y simple 
a la vez, toma la historia, la traspone a través de incalculables saberes y la 
conserva a perpetuidad. 

La institución crítica intenta escribir también esas historias, y a menudo 
emprende la guerra contra las crónicas, las memorias y las cartas. Pero crónicas, 
memorias y cartas son el testigo, el testimonio material más humano, escrito 
por los que allí estuvieron y recuerdan. Obras que sostienen el horror y, así, 
un verdadero encuentro cruza historia y literatura. La literatura, verdadera 
hermana del tiempo, sostiene el milagroso hilo de la historia real. 

La literatura soporta lo desesperante, lo trágico. Puede. Sabe. Es el drama 
sin atenuantes, más allá de toda épica, de toda imposible explicación. La palabra 
y la frase literaria presentan, muestran, señalan. Dicen y muerden. Afectan. 
No tiene retorno: hay libros que nos cambian la vida. 

La historia puede ser el tiempo que tarda un libro en ser leído. En ese 
sentido es que algunas obras todavía no llegaron. No fueron aceptadas, no 
fueron soportadas por los discursos legitimadores de las instituciones, de la 
cultura: hay libros que la crítica y la teoría, la apaciguadora norma, no pueden 
ver. Son esos en que la literatura, los autores-que-saben, dan un paso después 
del abismo y ponen lo que pasó. Allí se establece una verdadera guerra de 
posiciones y permisos. Porque las aduanas oficiales piden distancias, umbrales, 
biombos, misteriosas jergas y pensamientos paradojales: todas formas del 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   7 29/03/2019   11:13:41



8

miedo, muros consecutivos al esperado fin, al fracaso y la impotencia del arte. 
No obstante, la literatura goza de extrema salud. La literatura es una salud. 

La policía secreta de la historia oficial, de los estados críticos oficiales, 
de la lectura permitida, hacen crítica literaria. Pero los manuscritos no arden, 
sobreviven, vuelven del futuro. La institución traza cánones; la literatura, 
páginas cuneiformes de dolor. Puede.

La literatura puede con causalidades múltiples, con capas de tiempo, 
puede decirlo; la literatura sabe que puede incluso con palabras sin ironía: la 
literatura dice lo que dice y dice la horrorosa historia. 

Las instituciones de la historia, de la crítica, de la teoría, domestican, 
naturalizan, tranquilizan. Novelizan. Mitifican incluso con prólogos 
preventivos. No leen. Es el totalitarismo de la idea general el que mata la lengua 
de cada registro y la verdadera historia al explicarla y ordenarla. Sin embargo 
la lengua se recupera hasta en el campo de concentración, la lengua es el único 
lujo cuando ya no queda nada. 

La literatura va con el cuerpo; la crítica hace metafísica. Las memorias, 
las biografías, los recuerdos, los diarios, cuadernos y testimonios son una 
única y última honestidad, una ética, una patria donde se puede. La razón 
crítica envejece, administra pobrezas. La literatura colma nuestro corazón 
horrorizado de injusticias.

Laura Estrin

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   8 29/03/2019   11:13:41



I

La memoria del horror supone menos un conjunto de definiciones abstractas 
que la indagación de aquellas significaciones que el exterminio impuso y 

que moldean nuestro presente. Por lo tanto, objetarlas es algo que todavía 
podemos llamar resistencia.

Perla Sneh

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   9 29/03/2019   11:13:41



INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   10 29/03/2019   11:13:41



11

Introducción. 
Desaparición y escritura

¿Había realmente regresado a alguna parte, aquí o en otro lugar, a mi casa o 
donde fuera? La certidumbre […] de que realmente no había regresado, de que 

una parte de mí, esencial, no regresaría jamás, esta certidumbre se apoderaba 
a veces de mí, trastocando mi relación con el mundo, con mi propia vida. 

Jorge Semprún

La memoria de mi desaparición y reaparición forzadas del centro de detención, 
tortura y exterminio argentino (CDTyE) Club Atlético, donde pasé menos de una 
semana o toda una vida, me hace replantear ideas y seguir rememorando desde 
un presente que siempre impulsa a volver sobre relatos de esa experiencia. 
No elijo los textos: me llegan. Tampoco intento una exploración exhaustiva: 
confío en que otros puedan seguir indagando sobre la escritura que insiste en 
ponerle palabras al horror. 

Es difícil dar por terminado este libro porque los interrogantes no cesan 
y las respuestas se inquietan, se contradicen, se pisan. Se dicen y se desdicen. 
Siempre hay un argumento más que interpela y desacomoda cualquier orden. 
Sé que la reflexión no aporta soluciones, que apenas da con paradojas que no 
se resuelven. Por eso mismo, ¿cómo ponerle punto final? No hay punto final, 
hay un deambular que no cesa entre relatos que, como dice Laura Estrin, 
pueden. Y en este deambular, que es colectivo, surgen afinidades y rechazos con 
otras miradas (las primeras reconfortan y reaseguran, las segundas provocan 
y generan polémica). Por eso les doy lugar a otras voces, entretejiendo mi 
escritura con citas y fragmentos que incorporo, acuerde o desacuerde: me 
ayudan a desanudar las indelebles secuelas subjetivas de una atrocidad que 
sigue exigiendo atención, cuyas huellas siguen vigentes porque nos exceden.

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   11 29/03/2019   11:13:41



12

No pretendo definir la escritura que inspira estas páginas: ¿testimonial, 
concentracionaria, memorialística, literatura a secas? Si entro en este debate 
es porque en el camino se dirimen otros temas. 

Me importan, además, los interrogantes nacidos desde la intimidad de 
la vida en los campos, de la convivencia con esta marca que es, quiérase o no, 
un sello de identidad. Me pregunto, por ejemplo: el sobreviviente, ¿escribe 
para regresar al mundo del que fue extirpado?, ¿escribe para abrirse, a fuerza 
de palabras, otro lugar que, a diferencia del campo, sea habitable?, ¿puede 
lograrlo?, ¿cómo?, ¿cuándo? 

Ciertos testimonios, como ciertas novelas o ciertas filosofías, siguen 
siempre vigentes, no responden al calendario. Y no importa si dan cuenta con 
precisión de los sucesos a los que remiten, porque un texto nunca transcribe 
lo vivido, no produce versiones literales de lo real. Estos libros no vienen a 
hacer un relevo de datos ni a reconstruir la verdad de lo que pasó. Los testigos 
rememoran desde su presente, y al hacerlo descubren nuevos aspectos de la 
lógica letal que sigue primando en el mundo contemporáneo. Cada testimonio 
viene a retrucar y a desafiar con sus armas, que son sus letras, el atentado 
perpetrado por la humanidad contra sí misma. 

La invisibilidad del testigo

Si estos textos, como cualquier obra de arte, exceden su tiempo, tampoco 
su recepción se agota en determinado período histórico. No obstante, a 
los sobrevivientes se nos ve, sobre todo, como restos de cierto pasado o 
depositarios de información, como pruebas vivientes, y por eso nuestro relato 
tiene validez en los juicios por crímenes de lesa humanidad. Pero fuera de ese 
ámbito seguimos siendo un Otro que encarna lo que no se quiere asumir y, por 
eso mismo, se rechaza. 

Si bien en la Argentina se confronta de mil maneras la siniestra dimensión 
que creara el ex comandante Jorge Rafael Videla con su famoso dictum: no están 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   12 29/03/2019   11:13:41



13

ni vivos ni muertos, están desaparecidos1, el relato de los «aparecidos» no tiene 
carta de ciudadanía. Y no la tiene aún cuando resulta indispensable para que esa 
dimensión fantasmagórica no se mitifique. Acercarnos al sufrimiento padecido 
por mujeres y hombres concretos, pensar junto a quienes experimentaron 
la forma más exacerbada de la biopolítica puede darnos claves sobre lo que 
padecemos hoy, sobre relaciones de poder cuya matriz sigue vigente. 

El vacío que dejó la catástrofe, si bien espectral, está lleno de rostros, de 
seres con nombre y con historia que habitaron ese limbo de exclusión llamado 
campo2. ¿Por qué sus voces siguen siendo poco audibles? Una respuesta es 
que prima la antestesia y por eso el testigo –visto como el adalid del dolor– no 
resulta una figura atractiva. 

Por otro lado, estos relatos interpelan a quienes, en nuestras sociedades, 
siguen sin cuestionar su tácita aceptación de un horror que, al naturalizarse, 
logra el visto bueno requerido para anular al Otro, ya sea el «subversivo» (el 
que cuestiona desde su potencia emancipatoria) o quien encarne la culpa de 
todos nuestros males. 

No pretendo que el sufrimiento atraiga a multitudes. Apenas vengo a 
refutar a quienes sostienen que el testimonio, a diferencia de la novela, es 
incapaz de simbolizar o de abrir sentidos, que le impone un significado unívoco 
a su relato y que lo hace con escasa o nula elaboración literaria. Me opongo a 
esta confusión entre criticar y condenar, entre cuestionar y erigirse en juez. 
Quisiera, en cambio, que al testimonio de los sobrevivientes (que es literatura 
y es historia) se le reconozca su lugar e insustituible aporte. 

La región del Cono Sur fue arrasada, en el siglo XX, por un poder 
desaparecedor –al decir de Pilar Calveiro– que la transformó en un nefasto 
laboratorio de la condición humana cuyos efectos se ciernen sobre el presente. 

1 Jorge Rafael Videla fue jefe de la primera Junta Militar responsable del golpe del 24 de marzo de 
1976; se lo sentenció en el Juicio a las Juntas en 1985; en 1990 se acogió al indulto declarado por el 
presidente Carlos Menem; en 2010 lo condenaron a cadena perpetua en cárcel común por crímenes 
de lesa humanidad; en 2012, a 50 años por la apropiación sistemática de hijos de desaparecidos. 
Murió en la cárcel en 2013.

2 En este ensayo uso ambas nomenclaturas: CCTyE (como se estila en la Argentina) y campo (témino 
que remite al nazismo y que vincula diversas metodologías de desaparición forzada que, a nivel 
simbólico, dejaron marcas similares).

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   13 29/03/2019   11:13:41



14

El lenguaje de la rememoración pone en escena, elabora, resiste al sostener su 
palabra. Al contar, el sobreviviente se vuelve testigo, y nadie puede atestiguar 
por el testigo. El yo lo viví, créanme no apela a la verdad en tanto coincidencia 
con un referente; apela al relato de la propia experiencia. La suya es la lectura 
a contrapelo de la historia, es la historia de los derrotados. Un señalar con el 
cuerpo-palabra. Los testimonios, dice Estrin, muerden, afectan.

Videla, ya en democracia, se quejaba de «la pretensión permanente de 
seguir escarbando en el pasado» y, olvidando su intervención decisiva en la 
planificación y ejecución del plan sistemático de exterminio, sugería: 

[H]ay que encontrar una solución para resolver el famoso problema de los 
desaparecidos y ofrecérsela a la sociedad argentina. ¿Son una realidad, son 
un invento, son una especulación política o económica? ¿Qué son realmente 
los desaparecidos? (Página 12, 5/3/2012) 

Yo puedo responder por el quién, pronombre que el comandante nunca 
pronunció. Los desaparecidos son mi generación, la anterior y la siguiente; mi 
familia, mis amigos, sus hijos; por lo tanto mi interés por el tema desborda lo 
académico. ¿Acaso se puede encarar el genocidio con la distancia del discurso 
teórico? Cada testimonio encarna su versión del campo: ese inhabitable hábitat 
–Ignacio Mendiola dixit– cuya misión es destruir la subjetividad. Hanna Arendt 
lo llamó fábrica de cadáveres. ¿Cómo no prestarles oído a quienes hablan de y 
desde la marca de esa fábrica, en lugar de distanciarse en función de un saber 
objetivo que murió hace décadas? Cada testimonio es una travesía de emoción 
y pensamiento sin la cual caemos en la razón instrumental, que con su frialdad 
lleva al desastre. 

La marea solidaria

Aunque no sea aceptada como parte del canon, esta narrativa se lee en ciertos 
ámbitos, se mueve por circuitos alternativos y se integra a un movimiento que, 
en la Argentina, irrumpe en la posdictadura con un intenso activismo por los 
derechos humanos que se fortalece desde las primeras etapas de la democracia. 
Fernando Reati muestra la importancia de esta red de la que es deudora, valga 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   14 29/03/2019   11:13:41



15

la redundancia, la sobrevivencia de los sobrevivientes después de los campos 
–aunque en este caso hable sobre todo de Mario Villani:

Salir con vida de los campos fue tal vez la parte más fácil [«Mario mismo dice, 
cuando le preguntan por qué está vivo: “No lo sé, no lo decidí yo”»]; lo difícil 
fue qué hacer luego con esas memorias traumáticas, y ahí es donde otros 
sobrevivientes, los familiares de las víctimas, las Madres y Abuelas de Plaza 
de Mayo, los miembros de H.I.J.O.S. […], los militantes de organizaciones de 
derechos humanos, la gente común y corriente que lo apoyó, fueron parte 
esencial del motor interno que lo llevó a pasarse las siguientes décadas 
testimoniando en cuanto juicio pudo, dando cuanta entrevista se le solicitó, 
hablando en cuanto foro se puso a su disposición. Sin todos ellos, sin el 
enorme esfuerzo colectivo que representó la lucha por la verdad y la justicia, 
sin esa gigantesca red solidaria de amigos y compañeros que se daban ánimos 
los unos a los otros para seguir recordando y denunciando, especialmente en 
los duros años noventa cuando parecía que el resto de la sociedad les daba 
la espalda... [eso no hubiera sido posible]. (2017: 182)

Esta marea genera, además, un prolífico debate sobre lo acontecido y 
su significación política y ética que lleva años. Años de creación de películas y 
obras de teatro, de ensayos y relatos, de un intenso «trabajo de figuración, un 
esfuerzo por dar marco a un hablar que se deshace» (Sneh, 2012: 309). Años de 
fundación de museos y transmutación de ex campos en lugares de memoria. 
Años de polémicas encarnizadas sobre cómo encarar este cambio (¿habrá que 
re-significar estos espacios o dejarlos como símbolos intocados del espanto?, 
¿habrá que explicar el horror o será que, al darle su lugar en una serie racional, 
corremos el riesgo de naturalizarlo?). Años en los que el Estado posdictatorial, 
que tras su histórico Juicio a las Juntas retrocediera con las llamadas Leyes de 
Impunidad y el Indulto, finalmente impulsa juicios públicos por crímenes de 
lesa humanidad cometidos por el régimen cívico-religioso-militar. Pero la voz 
del testigo, indispensable en el ámbito de la ley, sigue subsumida a ese lugar, que 
no es el único para asimilar lo que nos pasó y nos sigue pasando. Para el tribunal 
es indispensable un lenguaje binario que distinga culpables de víctimas, pero el 
testigo, además, puede crear tramas no condicionadas por ese ritual o por esas 
categorías. Es evidente que no bastan, que es imperioso detectar qué vínculos 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   15 29/03/2019   11:13:41



16

de poder nos constituyen como sociedades y cómo es que la violencia estatal 
sigue arrasando (asuntos que se dirimen fuera de las audiencias judiciales). 
Si bien los juicios constituyen un pilar insustituible para que la res-pública 
sea viable tras un exterminio, el relato de los sobrevivientes –entre otros– es 
indispensable para identificar los mecanismos en los que seguimos atrapados 
e involucrados. Por eso coincido con Alejandro Kaufman cuando afirma: «El 
horror y la ruptura de los lazos de responsabilidad y deuda con el otro que 
produce requieren una conceptualización cultural profunda» (2005: 53). 

Esta conceptualización conlleva un cambio cultural que ha sedimentado, 
en cierta medida, en algunas sociedades del Cono Sur, con distinto alcance en 
cada país, pero la presión por acabar con este proceso es feroz. En la Argentina 
el gobierno actual ignora todo reclamo3; en Chile resurgen luchas estudiantiles 
y sociales pero retroceden los escasos juicios por crímenes de lesa humanidad. 
En Uruguay aún no se instrumentan políticas que realmente impulsen este 
tipo de juicios4. 

Más allá del aspecto legal, hoy resurge un autoritarismo con traje 
republicano pero abocado a la devastación de lo que se logró construir 
durante las posdictaduras. Y nos corresponde a todos pensar esta trama: 
nadie puede considerarse ajeno porque, para que los dispositivos del terror 
pervivan bajo otras formas, hace falta que se naturalice la exclusión, que se 

3 Al gobierno que, entre 2003 y 2015, asumiera los derechos humanos como política estatal, le ha 
sucedido otro cuyo interés es exactamente opuesto en este y otros sentidos. Si bien los juicios 
–impulsados por el esfuerzo de sobrevivientes y activistas que colaboran con la búsqueda de 
pruebas e información para colaborar con las fiscalías– no cesan, el cambio institucional afecta las 
causas. Este hecho evidencia que ninguna lucha legal se sostiene sin cambio cultural. Un cambio 
que, si bien no alcanzó para garantizar la continuidad del Estado protector, se manifiesta, hoy en 
día, en una lucha que amplía sus reclamos. Un ejemplo paradigmático es el paro y movilización de 
mujeres bajo la consigna “Ni una menos”, primer estallido del movimiento feminista que, al decir 
del periodista Horacio Verbitsky, «representa el nacimiento de un fenómeno como el [de] las rondas 
de las Madres» (Página 12, 23/10/2016). En Chile, el movimiento de mujeres irrumpe con idéntica 
fuerza. 

4 En el caso uruguayo la lucha legal quedó rezagada en relación a la resistencia civil:  «Tras 45 años 
del golpe de Estado que dio inicio a la dictadura cívico-militar en Uruguay, el 27 de junio de 1973, 
cientos de causas judiciales e investigaciones están "estancadas", ya que no ha habido una "voluntad 
política de avanzar en la verdad", aseguró la ex fiscal Mirtha Guianze. […] "Creo que se avanzó poco. 
En realidad, en lo que se ha avanzado es en el reconocimiento desde la sociedad civil", sostuvo».El 
Universal, 27/6/18. En línea: <http://www.eluniversal.com/internacional/13548/causas–judiciales–
sin–avances–tras–45–anos–del–golpe–de–estado–en–uruguay>.

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   16 29/03/2019   11:13:41



17

la acepte como condición capaz de garantizar la propia sobrevivencia. ¿Cómo 
es que tantos pudieron aceptar que se borrara a un sector de la ciudadanía y 
que, a continuación, se negara ese borramiento? ¿Hay alguna relación entre 
este consentimiento, como lo llama Kaufman, y el reciente auge de votos 
que sustentan el propósito de crear nuevas figuras del homo sacer, ese ser 
matable cuya muerte no equivale siquiera a un sacrificio? Estos interrogantes, 
planteados por sobre todo por Agamben, resuenan con fuerza en nuestra 
región, donde los campos convivían con la existencia cotidiana: los centros 
clandestinos estaban, a menudo, en las ciudades, como la cárcel «Libertad» 
en Uruguay, Londres 38 en Chile y la Escuela de Mecánica de la Armada en 
Argentina, y los secuestros se hacían a la luz del día. Si bien la resistencia 
setentista, el terror estatal y las posdictaduras son distintos en cada nación, 
mi énfasis está puesto en estos vasos comunicantes. Considero esencial 
difundir el relato de quien sobrevivió los campos, de quien puede dar cuenta 
microscópica de cómo los Estados saturninos devoran a sus hijos. Por eso 
mismo, ante la pregunta sobre si estos testimonios constituyen un aporte 
particular a la cultura de la memoria, mi respuesta es afirmativa. Este libro 
viene a mostrar en qué consiste esta contribución. 

¿Literatura, testimonio o literatura testimonial?

Los textos que presento son imposibles de encasillar: ¿novelas-documentales?, 
¿relatos de no-ficción? Los llamo testimonios para enfatizar que relatan 
experiencias límite (por eso mismo se escriben en el umbral de los géneros). 
Tan incierta es la categoría «testimonial» que algunos autores la rechazan: 
Susana Romano-Sued, sobreviviente de varios campos, prefiere que su libro 
Procedimiento. Memoria de La Perla y La Ribera sea considerado, simplemente, 
literatura, sin un adjetivo restrictivo. Hernán Valdés defiende, en cambio, el 
carácter testimonial de Tejas Verdes: diario de un campo de concentración en 
Chile ante quienes lo catalogan de novela, para enfatizar su poder de denuncia. 
Lo cierto es que hay relatos concentracionarios novelados, poéticos y otros 
donde conviven oralidad y narración literaria. Si al conjunto lo llamamos 
testimonial es para hacerlo visible, porque los perfiles definidos se destacan del 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   17 29/03/2019   11:13:41



18

fondo opaco en el que todos los gatos son pardos. Lo básico es destacar que esta 
escritura existe y que su lectura es indispensable, sobre todo en tiempos en que 
vuelve a legitimizarse en la región un poder avasallador que es la continuidad 
del poder asesino, con otra máscara. 

Esta escritura retoma la voz singular y colectiva que «se resiste al 
monólogo armado, ese que transformó tanta vida en una sola muerte 
numerosa» (Strejilevich, 2017). Y no hay recetas sobre cómo hacerlo. Como 
veremos, Primo Levi se propone relatar con la transparencia de un reporte 
técnico. Jorge Semprún novela con visos filosóficos. Susana Romano-Sued 
quiebra el lenguaje. Hernán Valdés crea un diario de la derrota. Alicia Partnoy 
entrelaza trama poética y humor negro. Hay infinidad de matices, porque cada 
testimonio se niega al anonimato de la muerte en serie y busca cómo «nombrar 
lo innombrable»5. No es que me acople al célebre dictum que proclama que 
la vivencia de la atrocidad es inenarrable. Lo que planteo es que se trata de 
una literatura fronteriza porque su origen lo exige. Si se diferencia de otras 
memorias es por su anclaje en una zona de silencio (que el testigo intenta 
romper) vinculada a la figura del desaparecido, que «marca una diferencia 
absoluta» (Jinkis, 2011: 79). 

Esta particular experiencia sigue dando que pensar, insiste Reyes Mate. Y 
a este pensar me entrego de la mano de la literatura, la filosofía, la sociología, la 
historia, el periodismo, el psicoanálisis, sin descartar el comentario personal o el 
propio testimonio. No hay una sola perspectiva crítica que resulte satisfactoria 
para leer una historia que se expande en tramas donde el sufrimiento piensa 
y la razón narra. La creación artística no se articula de modo conceptual, lo 
que no equivale a decir que no piensa. Como dijera André Kertész: quizá en 
nuestro mundo sin Dios vivimos exclusivamente por mor del espíritu de la 
narración, que es la mirada simbólica (2002). Este novelista, sobreviviente del 
nazismo, se refiere a la mirada simbólica que nace en los campos. Reyes Mate 
lo interpreta así: antes vivíamos bajo la mirada de Dios, mientras que ahora 
vivimos bajo la mirada de Auschwitz. En este sentido, el espíritu de la narración 
de los sobrevivientes de los campos sería un llamado ético (Reyes Mate, 2013). 

5 Título de Fernando Reati: Nombrar lo innombrable. Violencia política y novela argentina: 1975–1985 
(2013).

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   18 29/03/2019   11:13:41



19

Falta que este llamado convenza a críticos que siguen definiendo al testimonio 
como una práctica narrativa despojada de visos reflexivos o artísticos. 

Al reivindicar estos textos no pretendo minimizar ni desplazar a otros, 
como los de la generación de las hijas e hijos de los desaparecidos, cuya 
original impronta también nace de una interrogación a partir de sus vivencias. 
Y tampoco afirmar que solo la palabra del testigo es la autorizada para pensar 
el legado del horror. Apenas sostengo que su relato, el más cercano al corazón 
de esta experiencia, es matricial. Propongo no eclipsar estos testimonios, 
rescatarlos del banquillo de los acusados en que se los sitúa. 

¿Qué cuenta este libro?

Este libro va hilvanando su confianza en la versátil palabra del testigo, capítulo 
a capítulo. 

«Darle palabras al horror» se abre con la pregunta «¿Por qué cuenta el 
testigo?». El testigo cuenta –en el doble sentido de relatar y de importarle a 
otros– porque su versión revela el núcleo duro del experimento que pone en 
cuestión el estatuto de lo humano. 

«Cuestionamientos a la palabra del testigo» comienza con «Giorgio 
Agamben: en torno a la imposibilidad del testimonio», donde planteo que una 
interpretación literal de su hipótesis sobre el imposible testimonio, basado en la 
figura del «musulmán» de los campos nazis, alienta en nuestra región a quienes 
bregan por la deslegitimación del relato de los sobrevivientes. Por eso confronto 
su idea del rol vicario del testigo (que hablaría «por delegación» o en nombre 
de otros que no sobrevivieron) originada en su lectura de lo dicho por Levi. 

En «Beatriz Sarlo: debate sobre el discurso de la experiencia», siguiendo 
la invitación del subtítulo de su libro Tiempo pasado. Cultura de la memoria y 
giro subjetivo. Una discusión (2007), confronto algunos planteos de la autora, 
para quien «el testimonio carece de legitimidad frente a investigaciones de 
disciplinas que, al establecer una mayor distancia con el ayer, favorecerían 
la reflexión en lugar de cristalizarla» (2000). Me rebelo contra dictámenes 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   19 29/03/2019   11:13:41



20

pronunciados desde un saber con mayúsculas que se erige en tribunal para 
descalificar otras miradas.

En «Un glosario sin definiciones» presento una serie de términos que 
conforman el vocabulario básico vinculado a esta escritura. Intento esbozar y 
repensar sentidos, no dar respuesta sino mantener abierto el debate.

«Uruguay, Chile y Argentina. El Plan Cóndor» –en consonancia con 
los sucesivos golpes de Estado que asolaron al Cono Sur– repasa momentos 
claves de la historia del siglo XX en la región, evocando cómo la violencia 
exterminadora se instaló en cada país. La lengua y los mitos constituyen y 
moldean la realidad: no se puede hablar de hecatombes humano-facturadas 
si se descartan la cultura y el lenguaje que las vuelven posibles. Por eso mismo 
presento una crónica de acontecimientos y de la forma en que se los nombra, sin 
la intención de ofrecer un panorama histórico. Intento acercarme al imaginario 
surgido a partir de ciertos hitos traumáticos, ya que esa trama habilitó el 
terrorismo estatal. Mi recuento no explica el por qué de ciertos fenómenos que 
nos exceden, apenas los sitúa en el poroso marco de una época.

En este capítulo, además, presento una selección de textos que 
contradicen el criterio, muy difundido, según el cual el testimonio desestima la 
labor artística porque su objetivo es la denuncia. En los títulos acá seleccionados 
se verifica que esta afirmación es algo que se dice sin prestarle mayor atención 
a relatos que denotan lo contrario. Pero sé que, ante mi insistencia, alguien 
podría preguntar: ¿por qué defender ciertos libros?, ¿acaso no se terminan 
imponendo por sí mismos? No lo creo. Una de las condiciones de posibilidad 
del testimonio es la existencia de un entorno que albergue su palabra. 

El capítulo final, «La escritura y mi vida», cuenta cómo Una sola muerte 
numerosa, el relato de mi experiencia como detenida-desaparecida enlazado 
con el de muchos otros, me llevó a El arte de no olvidar: literatura testimonial 
en Chile, Argentina y Uruguay entre los 80 y los 90 y, finalmente, a El lugar del 
testigo. Escritura y memoria (Uruguay, Chile y Argentina). 

En todos los capítulos resuena el mismo imperativo: hay tiempos en los 
que a la vida le urge contarse, donde experiencia y relato se necesitan más que 
nunca, donde se hacen eco. El nuestro es uno de ellos.

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   20 29/03/2019   11:13:41



Darle palabras al horror

Y no intentamos […] sino dar palabras a un horror que está y que sigue 
estando en el aire. Hablar es intentar una sintonía con eso.  

¿Cómo hacerlo? 

Perla Sneh

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   21 29/03/2019   11:13:41



INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   22 29/03/2019   11:13:41



23

El testigo cuenta

El testigo cuenta –en el doble sentido de relatar y de importarle a otro– porque 
su versión revela el núcleo duro del experimento que pone en cuestión el 
estatuto de lo humano. 

El testigo cuenta porque su memoria res-guarda escenas que revelan 
cómo el poder puede invadir y ocupar al sujeto y a la comunidad.

El testigo cuenta cómo se sostiene la insospechada capacidad para la 
resistencia en las situaciones límite y tras ellas. 

El testigo cuenta cómo vivían los hoy llamados desaparecidos, el modo 
en que habitaban ese sitio inhabitable donde transcurrió su último tramo 
existencial. 

El testigo que cuenta nos revela mujeres y hombres resilientes y frágiles 
que, al darle cuerpo a su experiencia, reformulan las secuelas del horror y dejan 
de ser sus víctimas. Al contarlo con su tono y modulaciones, el testigo decide 
el cómo. Cada opción tiene sus límites y sus riesgos, ninguna es satisfactoria. 

Quien opta por un estilo condensado y poético corre el riesgo de reducir 
la complejidad de lo real. Quien recurre al ensayo corre el riesgo de explicar 
demasiado y cerrar sentidos, no dejándole al lector un espacio de elaboración 
propia (Mesnard, 2011). 

Frente a un terreno tan delicado lo más sabio es aceptar, como dice Levi, 
que «lo han hecho lo mejor que han podido, no habrían podido dejar de hacerlo 
y lo seguirán haciendo»6. 

Quien sobrevive no deviene testigo de una vez para siempre, sino que se 
va construyendo a medida que se dan las condiciones para nombrar lo vivido. 

6 Citado por Feierstein en su estudio preliminar «Sobre la resistencia al silenciamiento y la 
deslegitimación de la voz del testigo» al libro Testimonio en Resistencia, de Philippe Mesnard (2011: 
31).

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   23 29/03/2019   11:13:41



24

Su relato va cambiando: la distancia entre la víctima que fue y el testigo que 
es aumenta a medida que la cartografía del terror se va develando y se abren 
espacios para la escucha. Entonces surge la posibilidad de despertar memorias, 
reinterpretar conductas, recapacitar sobre regiones silenciadas hasta ese 
momento. La constante rememoración da con nuevas lecturas. Es el caso de 
la violencia sexual y de género, denunciada desde el comienzo por las mujeres 
pero solo declarada recientemente crimen de lesa humanidad (en la Argentina), 
cuando las testigos relanzaron el tema con mayor énfasis (habilitadas por el 
tiempo transcurrido y la transformación de los juicios en lugares donde el 
relato centrado en la subjetividad empezó a tener cabida). 

En contraste con este lento y trabajoso proceso de darle palabras al 
horror, el uso de nociones que parecen abarcarlo todo, que dan la impresión de 
tarea cumplida, que «cierran» el caso, son las más difundidas. El testimonio, 
en cambio, «abre», persiste en cuestionar definiciones que, en su reiteración, 
se dan por «verdaderas», es decir, cristalizan. Ni banalidad ni fábrica, sino 
una combinación más evanescente. Para descifrar sus múltiples claves se 
requiere atravesar la lenta biografía de la atrocidad7. 

Biografía nos remite a bios, vida. La vida no se puede narrar per se, pero 
al ser narrada cobra vida: es ese relato. Escribir es poner algo a salvo de la 
muerte, dijo alguien, y lo que se salva, cuenta. Al contar, la palabra del testigo 
pone en vilo nociones que la teoría esgrime como verdades, como cuando 
asume que esta experiencia es inenarrable8. Nada es inenarrable (mutatis 
mutandis, nada es totalmente narrable). Invivible, refutó Jorge Semprún. 
Inadmisible, dice Jorge Montealegre.

Hay que contar con el testigo para que no se nos olvide de qué estamos 
hablando. 

7 Lenta biografía, novela de Sergio Chejfec donde la rememoración de un pasado atroz se transmite 
a través del silencio.

8 Agamben critica que este término le otorgue al exterminio el privilegio de la mística: «en el 386 
de nuestra era Juan Crisóstomo afirmó que Dios es incomprensible, indecible, inenarrable e 
ininscriptible, y que afirmarlo es la mejor forma de adorarlo y glorificarlo. Decir que el horror es 
indecible o incomprensible es adorarle como a un dios, contribuir a su gloria, usar eufemismos…» 
(2000: 32).

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   24 29/03/2019   11:13:41



25

¿Cuándo?

[Hay] temporalidades de la memoria que se resisten al dócil ordenamiento 
de las cronologías (Leonor Arfuch, 2013: 84).

La pulsión de testimoniar nace en la encrucijada entre el ansia de 
volver y el miedo a revivir, y de esta tensión surge el tiempo del relato, el 
cuándo. Llegado el momento algunos sobrevivientes sienten el impulso 
de rememorar su paso por el campo, de traducirlo a partir del presente. En 
este proceso el testigo irá atisbando el lenguaje, se irá asomando al impacto, 
creará la atmósfera en la que se irá sumergiendo la palabra. A Semprún le 
llevó cincuenta años trasmutar su Buchenwald en texto. El tiempo que tardó 
en dilucidar el conflicto entre La escritura o la vida lo hace reflexionar en 
estos términos: 

… Primo Levi y Robert Antelme, por ejemplo, dos de los grandes escritores 
de la deportación, han dicho […], con frases diferentes pero con la misma 
fuerza, que la escritura les devolvió a la vida después de la experiencia 
de los campos. Primo Levi lo dice textualmente: escribir era volver a la 
vida. Para mí era todo lo contrario; […] cuando yo intenté escribir algo al 
volver del campo de Buchenwald (a los 22 años) […] no volvía a la vida, al 
contrario, permanecía en la memoria de la muerte, totalmente. Porque 
claro, para recordar todo aquello tenía que revivir todo aquello […]. Tuve la 
impresión o la certeza, a veces, de que escribir me conduciría al suicidio, ni 
más ni menos […], entonces decidí, decidí optar por la vida. (2008: 45-46)

Es decir que el testimonio es una cuenta pendiente que se enfrenta 
cuando se puede.

¿Por qué?

Levi describe cómo, tras su retorno del campo, le contaba su calvario a 
cualquier persona que tuviera la mala suerte de sentarse a su lado en cualquier 
medio de transporte. Sentía un impulso incontrolable de compartir su 
reciente viaje al infierno con quien fuera (Thompson, 2007). Una experiencia 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   25 29/03/2019   11:13:41



26

límite de tal envergadura necesita transformarse en historia escuchada, 
sobre todo cuando se materializa como secreto a voces. Esta sensación se 
reitera en distintas geografías donde la literatura –exigida por la historia– se 
transforma en «reservorio de lo real»9. La dramatización más certera de esta 
pulsión la ofrece la poeta Anna Ajmátova, quien, con su famoso «Puedo» 
(Réquiem), sintetizó una urgencia que es mandato y desafío, y que nunca 
termina de saciarse: un «habitual no dar en el tono, como en el amor, como 
en la muerte» (Tsvietáieva). Tratándose de «un mundo alcanzado a golpes 
de alfiler» (Estrin, 2013: 167) que se deshace y se vuelve a recuperar, el relato 
se intenta una y otra vez. 

Los campos son el lugar donde los detenidos-desaparecidos pasaron 
sus últimos momentos, donde los hoy ausentes vivieron y convivieron, 
resistieron o fueron doblegados por los embates de un régimen encargado 
de «arruinarlos» (transformarlos en ruinas). Los sobrevivientes conocemos 
íntimamente las formas de existencia que ahí se tramaron y, en este sentido, 
podemos hablar por los desaparecidos (por delegación) pero también con 
y de ellos: de los vínculos, las angustias, los modos en que se producía la 
adaptación o la fuga   –metafórica o literal– del universo concentracionario. 
La existencia del testimonio también pone en cuestión la hipótesis sobre la 
tortura como anulación del lenguaje y del sujeto. Si bien este dispositivo de 
poder lo busca, su logro es precario. No pretendo para nada minimizar el 
horror, digo apenas que estos relatos son la contrapartida de dicha anulación. 
Si hay testimonio la cosificación fracasa. 

El testimonio de los sobrevivientes, además, permite que el campo 
cobre visibilidad como un lugar poblado de mujeres y de hombres enfrentando 
situaciones que, aunque enloquecedoras e increíbles, son trágicamente reales. 
El desaparecido, en estos relatos, no es solo un ser despojado de nombre al que 
tratan como a un objeto, sino alguien que se comunica y lucha por sobrevivir, 
por entender, por evadirse. Los secuestrados sienten y piensan, recuerdan 
a los suyos o se esfuerzan por evitarlo, colaboran o no, tienen la mente en 
blanco o inventan formas de sobrellevar ese atroz limbo clandestino. Estos 

9 Expresión que tomo de Estrin en Literatura rusa (2013: 125).

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   26 29/03/2019   11:13:41



27

sujetos no devienen, en los testimonios, los entes que el poder intenta crear 
sino humanos atrapados en un sistema de exterminio. 

Prestar atención a lo dicho por los «testigos directos» es indispensable 
porque, como piensa Mesnard:

Si la violencia que atentó contra el lenguaje al atentar contra la humanidad 
misma del hombre no permanece en el exterior del lenguaje, si este puede 
acogerla, es posible restablecer el vínculo entre los muertos y los vivos. 
De lo contrario, los muertos seguirán poblando el afuera para siempre. 
[…] Ésa es la tarea del testimonio, eso es lo que nos enseña y lo que las 
generaciones futuras deben mantener. Nuestra tarea futura. Por eso, 
más que transmitir contenidos, se trata de transmitir cierta calidad de 
silencio. Allí se encuentran el testimonio y la literatura… (subrayado mío, 
2011: 438–39)

La fuerza del testimonio, una vez más, no proviene de «satisfacciones 
referenciales» sino de «cierta calidad del silencio» que requiere, para ser 
percibida, una particular disposición del lector. 

Es obvio que, al escribir o hablar sobre el secuestro y la vida en cautiverio, 
los testigos invocan una existencia atravesada por la muerte, por sesiones de 
tortura, por abusos sexuales. Pero además de la humillación sufrida, evocan un 
extraño habitat donde estar vivo deviene una tarea, como explica Víctor Frankl. 
El psiquiatra y sobreviviente de la Shoá observó que, donde el sufrimiento 
es moneda corriente, se vive «[un estado] de tensión junto con la constante 
necesidad de concentrarse en la tarea de estar vivos» (1986: 38). Esa labor se 
manifiesta en solidaridades, en las más variadas formas de comunicación, de 
fingimiento (en relación a los torturadores), en fugas momentáneas por vía del 
humor o del afecto, en fugas literales y en la lucha por sostener eso que unos 
llaman dignidad, otros identidad, otros resistencia. Y también hay derrotas, 
pero solo al seguirlas de cerca se capta la tragedia.

El secuestrado a veces se pierde y claudica, o busca consuelos 
insospechados, como en esta escena contada por una sobreviviente de la ESMA: 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   27 29/03/2019   11:13:41



28

Otra cosa que me pasó y que nunca pude explicarme fue que en un momento 
se me soltó una mano y le pedí al torturador que me diera la suya. Él estaba 
hablando, gritando, preguntando qué era esto, lo otro, lo de más allá. Yo 
lo interrumpí: «¿Me das la mano?». Y él: «¿Para qué?». Y yo: «Nada, lo 
necesito». ¡Y me la dio! Recuerdo que le tomé la mano, se la apreté, la solté, 
le dije: «Gracias», volvió a atarme y todo continuó. ¿Cómo se explica? (Ese 
Infierno, 2001: 76)

Calveiro se refiere a estos momentos como «extrañas combinaciones de 
formas de obediencia y formas de rebelión. Nada quedó blanco o negro; todo 
alcanzó raras tonalidades, a veces incomprensibles» (2004: 159). En esta curiosa 
región, que Levi llama la zona gris, la tortura sin tregua y la desorientación ante 
los nuevos códigos, contradictorios e ininteligibles, logra a veces su objetivo. 
Pero en este desamparo se sigue intentando que el plan destructor no arrase. 
Rescato esta potencia no por recurrir al facilismo de lo positivo, sino porque 
ni siquiera esta situación de sometimiento radical es absoluta: hay victorias y 
derrotas, derrotas y victorias. Indicar las victorias no significa transformar a los 
secuestrados en héroes y admitir las caídas no implica decretarlos traidores. El 
sometimiento genera su contrapartida, que se expresa «en formas de resistir, 
incluyendo las flaquezas, miedos, gestos solidarios, dudas, cuestionamientos 
políticos, en su esperanza» (Pastoriza, citado por Forcinito, 2012: 97). 

La voluntad de testimoniar es un intento de liberarse de esta zona gris 
que no da respiro. 

Si la lectura de los testimonios nos muestra matices que no podemos 
conocer sin recurrir a esos relatos, retomo el interrogante: ¿Por qué será que 
se denosta al testigo como alguien que intenta «imponer su verdad por haberla 
vivido»? (Sarlo, 2002: 36). Se dice que es hora de dejar hablar a los sociólogos 
a los historiadores, capaces de tratar este asunto con mayor distancia teórica, 
como si no hubiera otra comprensión posible. Sin embargo el escritor húngaro 
Kertész, testigo de Auschwitz y Buchenwald, observó que «el superviviente 
tenía que saber sobrevivir, o sea, debía comprender aquello a lo que sobrevivía» 
(2002: 36). Y por eso, agrega, del testigo nace la posibilidad de sustanciar 
la conmoción de esas vivencias y, a partir de ahí, tornarlas experiencias, 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   28 29/03/2019   11:13:41



29

transformarlas en saber, para finalmente «convertir ese saber en contenido 
[de la propia] vida en el porvenir» (2002: 37). 

A este proceso se le agrega otro nivel de complejidad, como puntualiza 
Ana Forcinito:

No todo testimonio pretende documentar únicamente los crímenes […] En 
muchas instancias, el testimionio viene a dar cuenta de las dificultades de 
testimoniar y de las relaciones entre el testigo, como narrador, y lo narrado. 
[…] Es el testimonio y la literatura testimonial lo que permite explorar no 
solo la memoria, sino también las trazas de sus lagunas y las incertidumbres 
y los silencios que las acompañan. (Forcinito, 2012: 134)

Los testimonios así descriptos incitan al lector a considerar sus propios 
olvidos y oclusiones; revela las marcas indelebles que dejó este acontecimiento, 
muestra por qué el crimen de lesa humanidad sigue siendo presente, pone en 
escena los siniestros vínculos por los que circula el poder. Los saberes que 
estas obras transmiten, en suma, no son solo reparadores para el testigo sino 
también para la sociedad sobreviviente. 

Ya Giorgio Agamben mostró, en Lo que queda de Auschwitz (2000), que 
el campo se sitúa dentro del espacio jurídico de un Estado y al mismo tiempo 
fuera de él. Adentro la existencia se trata como materia sin forma humana, como 
nuda vida; y afuera el campo lo permea todo, incluso quienes viven ajenos a lo 
que sucede son víctimas potenciales. El terror se difumina porque este peligro, 
anunciado con un lenguaje que muestra y a la vez niega, esta amenaza latente 
genera una pasividad, una aceptación que la literatura testimonial desafía. 

En la Argentina se va despejando el aura fantasmal que irradia la palabra 
desaparecido. Los desaparecidos no son solo fotos en blanco y negro en 
pancartas y banderas, nombres en baldosas10 o el «Presente» que ratifica, en 
cada conmemoración, que los ausentes no son tales aunque hayan intentado 
expulsarlos de la condición humana. Mientras Jorge Rafael Videla pronunciaba 
su siniesta definición muchos cautivos seguían vivos, lidiando con la reclusión 

10 El movimiento de vecinos de Buenos Aires, Barrios X Memoria y Justicia interviene en el paisaje 
urbano colocando baldosas con los nombres de los desaparecidos (a quienes identifica como 
militantes populares) en el sitio en que vivieron, trabajaron, estudiaron o donde fueron secuestrados.

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   29 29/03/2019   11:13:41



30

y la tortura. El secuestrado se volvió desaparecido porque se inventó una 
dimensión inexistente entre el ser y el no ser para encubrir el crimen. Aunque 
nos hayamos apropiado del término en tanto herramienta de justicia, sus 
resonancias deben repensarse. Y son los testimonios los primeros encargados 
de hacerlo, para que la sociedad encare y asimile lo que le pasó y le pasa. 

Esta escritura nos sitúa en el núcleo de lo inolvidable. Invoca los lugares 
donde el horror les mostró su rostro a los expulsados, sin atenuantes. Vuelve 
audibles sus gemidos, visibles sus rincones y enunciables sus paradojas, dilemas 
y encrucijadas, no de modo transparente sino por las fisuras de una memoria 
vulnerable. Se asemeja a la imagen con que Paul Celan simbolizara su poesía: 
un mensaje que, tras el naufragio, se tira al mar en una botella. ¿Quién será el 
destinatario? «¿Un lector futuro, un lector por lo pronto inaccesible, lejano, que 
quizás aún no ha nacido?» (Sneh, 2012: 204). ¿O el orden simbólico mismo? 

¿Cómo?

Si en nuestra lengua anida el horror, ¿cómo contarlo? 

Según Levi, lo que el testigo quiere transmitir se presenta como algo 
«monstruoso pero nuevo, monstruosamente nuevo» (1996: 180)11, sensación que 
comparten, incluso, sobrevivientes de genocidios más recientes. La crueldad, 
una y otra vez, se presenta de manera inesperada y súbita; siempre supera los 
límites de lo imaginable. El intento sistemático de expropiación de la condición 
humana por medios técnicos, dice Kaufman, siempre toma a sus víctimas 
por sorpresa (2011: 237–251). Esa extrañeza que genera pone en cuestión la 
posibilidad de representar: parece imposible traducirla a un lenguaje que 
sea fiel a la memoria sin menoscabar su credibilidad. Quizá, arriesga Leonor 
Arfuch, el lenguaje sea justamente el dilema intrínseco del testimonio (2013: 
90). ¿Cómo enlazar ese pasado atroz, que persiste en pesadillas, en flashbacks, 
en el inconsciente, con el presente de la narración? ¿Cómo traducir ese 
universo íntimo? ¿Cómo compartir eso que pertenece al lamentable bagaje de 
la humanidad con quienes, en su mayoría, prefieren ignorarlo? 

11 Todas las traducciones de libros publicados en inglés son mías.

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   30 29/03/2019   11:13:42



31

A juicio de Semprún la solución es ahondar el artificio:

… una duda me asalta sobre la posibilidad de contar. No porque la 
experiencia vivida sea indecible. Ha sido invivible, algo del todo diferente, 
como se comprende sin dificultad. Algo que no atañe a la forma de un relato 
posible, sino a su sustancia. No a su articulación, sino a su densidad. Solo 
alcanzarán esta sustancia, esta densidad transparente, aquellos que sepan 
convertir su testimonio en un objeto artístico, en un espacio de creación. O 
de recreación. Únicamente el artificio de un relato dominado conseguirá 
transmitir parcialmente la verdad del testimonio. Cosa que no tiene nada 
de excepcional: sucede con todas las grandes experiencias históricas. 
(2011: 140)

Levi, en cambio, declara que ha tratado de usar «el lenguaje mesurado 
y sobrio del testigo» (2002: 99). Una escritura literal, según él, garantiza la 
transparencia:

Escribí Si esto es un hombre esforzándome por explicarles a otros, y a mí 
mismo, los hechos en los cuales me vi inmerso, pero no con una intención 
literaria definida. Mi modelo (o si se prefiere, mi estilo) era el del «reporte 
semanal» usado normalmente en las fábricas: debe ser preciso, conciso, y 
escrito en un lenguaje comprensible para todos en la jerarquía industrial. 
(1996: 181)

¿Son divergentes las posiciones de Semprún y de Levi? No me parece. 
Ambos hacen uso de tropos y del lenguaje figurativo para construir un relato 
creíble basado en la memoria de la experiencia. Son modos de configurar la 
imposible memoria tramada en torno a lo inolvidable, dijo alguien. Ambos 
revelan los desplazamientos de sentido que la vida del campo impone al 
lenguaje, y la forma en que el lenguaje puede nombrar la nuda vida. Ambos 
muestran que el testimonio acompaña la experiencia e incluso la posibilita 
(Sneh, 2012). 

Según Jacques Rancière (2011), no hay tema que deba asumir una 
forma determinada al explayarse. La multiplicidad de opciones estéticas que 
presentan los testimonios ratifican esta idea: para algunos autores el quiebre 
de lo humano se revela en una lengua herida, otros enuncian la devastación en 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   31 29/03/2019   11:13:42



32

una prosa cristalina. Por eso extiendo a los campos del Cono Sur el interés de 
Peris Blanes «en la relación de inespecificidad que la experiencia de la excepción 
mantiene con los modos de decirla» (2005: 20). Lo importante, mediante una u 
otra estrategia narrativa, es propugnar un lenguaje que se haga cargo del trauma 
histórico. La literatura es una arte-sanía, sostiene la crítica argentina Mirian 
Pino (2015), porque el arte de encontrar la palabra justa, sana; no solo a quien 
la dice sino al orden simbólico. El testigo se esfuerza en decir esa historia para 
que esa historia no nos siga diciendo.

Debido a que la historia narrada por el testimonio de los campos es tan 
real como inverosímil, estos relatos producen el efecto de una «droga dura», 
como dice Reati en el prólogo de Desaparecido. Memorias de un cautiverio 
(Club Atlético, Banco, Olimpo, Pozo de Quilmes y ESMA): «…mientras más se 
lee, más se siente la insatisfacción de no poder llegar al fondo de un misterio 
que apenas se vislumbra y se muestra siempre elusivo» (2011: 22). La misma 
insatisfacción obsesiona a quien intenta escribir su propia memoria. 

Cuando Semprún admite esta dificultad concluye que el problema radica 
en la necesidad que tienen los sobrevivientes de ser escuchados. También Paul 
Ricoeur describe al testigo como alguien que «pide ser creído». No se limita a 
decir «yo estaba allí», sino que añade: «creédme […] y si no me creéis, preguntad 
a algún otro» (2010: 212). La posibilidad del testimonio, entonces, descansaría 
en la confianza en la palabra del otro. El problema surge cuando este crédito 
se pone a prueba:

…la dificultad de escucha de los testimonios de los supervivientes de los 
campos de exterminio constituye quizás el más inquietante cuestionamiento 
de la tranquilizadora cohesión del supuesto mundo en común del sentido 
(2010: 215).

Para Semprún, la dificultad radica en que se trata de testimonios 
«extraordinarios», en el sentido de que exceden la capacidad de comprensión 
«ordinaria». Incluso al sobreviviente le resulta difícil creerlo: esa memoria le 
empieza a parecer, a medida que retoma su vida «normal», un sueño o una 
alucinación, como indicara Hanna Arendt. Tal vez por eso, a la hora de escribir, el 
testigo teme serle infiel a la densidad de la experiencia. ¿Cómo hablar de algo tan 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   32 29/03/2019   11:13:42



33

paradójico como la propia muerte? Para contar este «viaje» algunos testimonios 
optan por una suerte de juicio imaginario contra el poder desaparecedor, otros 
por el registro de la micropolítica del terror. El problema no radica tanto en estas 
estrategias –aunque algunas sean más efectivas que otras– sino en cuándo las 
sociedades están listas para escuchar y reflexionar.

¿Quién?

El único que puede testimoniar es el testigo, que habla con los desaparecidos 
(en su memoria afectiva), por ellos (en su comunicación con los otros), y de ellos 
(sobre todo del último tramo de sus vidas). Al ser oído y/o leído, su experiencia 
propia y colectiva cobra forma. El problema en el que insisto es que al portador 
de esta memoria –visto como depositario de la información indispensable para 
condenar a los responsables del exterminio– se lo acepta en los tribunales pero 
sigue ocupando un lugar incómodo en la sociedad: el manto de sospecha que 
lo rodea sigue vigente. Habría que preguntarse qué es lo que ciertos sectores 
ven y proyectan en su figura para que esta marginalización se siga sosteniendo 
en el tiempo. 

[El testigo] adquiere esa condición de extranjero, alguien a quien nos vemos 
forzados a admitir, a recibir, a darle hospitalidad, pero también alguien que 
soporta nuestro no querer saber inconfesable.

Un Hermes, un mensajero, […] que recorre el camino mitológico en dirección 
inversa, señal nocturna que guía nuestros difuntos hasta nosotros, que ha 
cruzado la frontera y que no pierde su condición de extranjero (extraneus), 
que está fuera de su casa y que […] «no forma parte de la familia». (Jinkis, 
2011: 110–111)

Tanto el extranjero como el sobreviviente son lo ajeno, lo Otro. Para 
Derrida, no hay sino hospitalidad frente al extraño, pero en nuestras tierras ese 
prójimo no es bienvenido12, y esta reticencia coarta la expresión de una voz que 

12 En la entrevista a Derrida en Staccato, programa televisivo de France Culturel, 19/12/1997, el filósofo 
indica: 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   33 29/03/2019   11:13:42



34

requiere una escucha hospitalaria para manifestarse, una escucha que pregunte: 
«¿Cómo habla el que habitó el abismo y retornó a la minucia cotidiana? ¿Cómo 
habla el sobreviviente si con él sobrevive el exterminio?» (Sneh, 2012: 321). La 
dificultad a la que aludimos reside, justamente, en que «con el sobreviviente 
sobrevive el exterminio»: ¿cómo vincularse a eso?

Al tomar la palabra, el ex detenido-desaparecido objeta el lenguaje que 
el campo le impuso y que incorporó: en este sentido es un acto de resistencia 
(relatar desde la subjetividad deconstruye el idioma del horror, lo pone en 
evidencia, lo desafía, lo deshace). A lo largo de su narración el testigo no se 
presenta como un ser despojado de nombre, olvidado de su rostro, que en el 
umbral de la muerte debe decir «sí, señor» para refrendar que el poder ganó su 
guerra, como resume Calveiro. Por el contrario, el acto de testimoniar reescribe 
esa herida en sus propios términos. La saga rememorada, al mismo tiempo, 
levanta un puente entre presente y pasado y es un intento del testigo de volver 
a habitar el mundo del que fue expulsado. Pero ese mundo no es un todo: es un 
cuerpo social con fisuras y quiebres que también debe reformular el lenguaje 
en el que habla y es hablado, por eso es que esta lectura le incumbe. 

El testigo existe porque la catástrofe representada por la separación 
de identidad y nombre, o el quiebre que se propone la tortura para silenciar 
y destrozar el lenguaje –en la famosa descripción de Elaine Scarry (1985)– 
raramente logran su objetivo, que es la anulación del estatuto de lo humano. Y 
si fracasa es porque la mayoría de los detenidos, aun despojados de sus señas 
de identidad y de sus lazos sociales, no devienen ni bultos ni objetos. Seguir 
existiendo como humanos es su lucha. En este horizonte tienen logros y caídas, 
son héroes y antihéroes, recuerdan el «afuera» o su identidad anterior se 
desdibuja. Alternan entre estos polos mientras realizan crueles aprendizajes e 
inventan infinitas estrategias para enfrentar la situación límite más radical. De 
modo que la imagen más atinada para referirnos a los secuestrados en campos 

 «Cuando digo “heme aquí” soy responsable ante el otro, el “heme aquí” significa que ya soy presa 
del otro («presa» es una expresión de Lévinas). Se trata de una relación de tensión; esta hospitalidad 
es cualquier cosa menos fácil y serena. Soy presa del otro, rehén del otro, y la ética ha de fundarse 
en esa estructura de rehén» (publicado en Derrida, J. ¡Palabra!…Edición digital de Derrida en 
castellano). 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   34 29/03/2019   11:13:42



35

de esta región no es la de muertos en vida. Se trata de vivos habitando la muerte, 
arrojados a ella, alojados en ella. 

Cuando dejan la muerte atrás, estos testigos de los peores abusos 
necesitan compartir sus memorias, pero «el resto» no siempre quiere oírlas. 
Levi recuerda a un guardia alemán que desalentaba a los prisioneros con este 
anuncio: aunque sobrevivan y quieran contar lo vivido, nadie les creerá. Eso no 
fue así, a la larga se les creyó, aunque haya rebrotes de negacionismo. Más aún, 
en los países acá estudiados del Cono Sur se conoce, se acepta y se juzga (con 
mayor o menor empeño) el plan sistemático de exterminio de los más recientes 
terrorismos de Estado. Sin embargo no muchos lectores se interesan en «los 
detalles»: no quieren sufrir, vicariamente, situaciones traumáticas y además, 
eso «ya se sabe». Se sabe que hubo campos, se sabe que hubo crímenes. ¿Para 
qué volver sobre lo mismo? No se entiende, todavía, que el testimonio desnuda 
los mecanismos de poder que se reproducen, hasta hoy, fuera del campo.

Por último, el «quién» nos remite a aquellos sobrevivientes que callan: no 
todos quieren contar lo vivido, y en estos casos también se presentan conflictos. 
Hay periodistas o aspirantes a antropólogos guiados por una curiosidad 
impúdica, que intentan extraerle su testimonio incluso a quien no está listo para 
darlo, y lo hacen por medios que reproducen la violencia del interrogatorio. La 
novela Casa chilena, de Roberto Brodsky, presenta esta situación:

Las imágenes se agolpan en tu cabeza. Toda la distancia que has intentado 
mantener entre esos hechos y tus emociones, de pronto se quiebra. Ya no 
hay diferencia, el tiempo se ha condensado […] La amargura te inunda, como 
si una mano experta desarmara el reloj que organiza los intervalos. Haces 
un gesto desesperado en dirección a la cámara para que el gordo corte la 
grabación y la tortura acabe de una vez […] Julia que no parece reparar en 
tu estado y te presiona, con auténtica pasión documental, mientras tú te 
cubres, te tapas, ido y con las palabras ahogadas en el pecho. Quedas mudo 
y desprovisto. (2015: 57–58)

Si el «quién» del testimonio es quien está dispuesto, quien necesita, quien 
busca donarlo y, por otro lado, quien le da cabida; se trata de un «entre» ambos.

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   35 29/03/2019   11:13:42



36

¿Dónde? 

¿Dónde radica el horror que el testigo rememora? En la zona gris.

En el campo se producen intercambios cotidianos y de convivencia 
entre víctimas y victimarios; las aguas no se separan con la nitidez que impone 
la puerta de la celda de una cárcel. Agamben habla de «una gris e incesante 
alquimia en la que el bien y el mal y, junto a ellos, todos los metales de la ética 
tradicional alcanzan su punto de fusión» (2000: 20). Para Levi ahí se encuentra 
«el verdadero horror del campo». A modo de ejemplo, presenta una escena 
que se reitera en nuestros centros de detención: un partido de fútbol entre 
detenidos y torturadores. Lo curioso, tanto en la experiencia europea como en 
la latinoamericana, es la naturalidad que asume lo siniestro (teniendo en cuenta 
que, tras ese instante en que el juego parece igualar a verdugos y víctimas, los 
detenidos son y serán torturados y asesinados):

…muestran sus preferencias, apuestan, aplauden, animan a los jugadores, 
como si en lugar de a las puertas del infierno, el partido se estuviera 
celebrando en el campo de un pueblo (Levi, 1989: 40). 

Agamben piensa que, aunque el partido parezca 

una breve pausa de humanidad en medio de un horror infinito […] para los 
testigos […] este momento de normalidad es el verdadero horror del campo 
[…] Representa la cifra perfecta y eterna de la zona gris […].[E]sa convivencia 
con el horror no les compete solo a las víctimas, […] es la vergüenza 
compartida de quienes, sin haber estado ahí, asistimos, no se sabe cómo, a 
aquel partido, que se repite […] en todas las formas de normalidad cotidiana. 
Si no logramos comprender este partido, si no logramos que termine, no 
habrá nunca esperanza. (2000: 25)

Lo que quiero hacer notar en estas páginas es que muchos de los jugadores 
(los vencidos de antemano) no solo comprendían entonces ese partido, sino que 
dedicaron su vida a contradecirlo, a contraponerle otra mirada.

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   36 29/03/2019   11:13:42



37

¿A quién?

Según Ricardo Forster (2000), el receptor del testimonio espera una forma 
discursiva marcada por las estrategias a las que lo han acostumbrado los medios: 
que el testigo lo muestre todo, lo exponga todo, si es posible con una pizca de 
melodrama. Y eso es lo contrario de lo que el sobreviviente puede hacer (a 
menudo, incluso, su relato puede sonar distante y hasta desprovisto de emoción). 

El conflicto entre testimonialista y audiencia se produce porque la 
hipótesis del pacto de verdad entre autor y lector –que se aplica al testimonio a 
partir de la teoría de Philipe Lejeune13– desconoce que no hay narración histórica 
que no interprete. El testimonio se basa en la memoria, y la memoria no es copia 
fiel, surge del presente y está contaminada por él. Pero sobre todo, en palabras de 
Rita Segato, hay que tener en cuenta que usamos el lenguaje de modo relacional: 
«Pensar que la gente busca informar con lo que dice es una falacia», dice en 
una de las tantas entrevistas en las que expone su pensamiento. El testimonio 
también es marcadamente relacional: no existe sin escucha, el «otro» atento es 
quien lo posibilita. Al sobreviviente que cuenta su historia le importa ser creído 
porque habla de un sufrimiento colectivo que se ignora o se evita enfrentar. Al 
contar su experiencia, insisto, busca reestablecer el vínculo con una sociedad de 
la que fue aislado y a la que aspira volver, por lo que le urge nombrar el daño. Le 
importa que lo que rememora sea admitido como real, aunque solo pueda ofrecer 
retazos de memorias olvidadizas. El tipo de relato que surge, con sus faltas de 
concordancia, sus grietas y agujeros, es un modo de recordar (Jinkis, 2011:90), 
un modo que se completa con el reconocimiento que depara la escucha. Solo 
una deposición judicial puede aspirar al artificio de la exactitud. La exigencia 
de precisión revela simplemente que el paradigma punitivo, el de la escena 
judicial, es el que modela las expectativas de una audiencia entrenada por los 
medios masivos de no comunicación.

Para concluir hay que puntualizar, como lo hace Jinkis, que 

el primer sentido del testimonio es el de afirmar el acontecimiento […] El 
testigo es pues aquel personaje insalubre que rompe el silencio, es decir, 
que no solo ha sobrevivido al exterminio físico sino al exterminio de la 
palabra. (2011: 105)

13 Ver capítulo «Un glosario sin definiciones», sección «Verdad».

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   37 29/03/2019   11:13:42



38

Para el psicoanalista argentino este «salvataje de la palabra» lo realiza 
el testigo en sociedades donde las matanzas fueron acompañadas, junto a 
su negación sistemática, por la destrucción de archivos y documentos. Un 
borramiento de este calibre genera «una secuencia de acontecimientos de 
toda índole en cuya serie se pueden incluir los relatos testimoniales (no 
solo judiciales)…» (2011:80). El testimonio, en tanto efecto a largo plazo del 
exterminio, es parte de la serie, aunque a mi entender su aspiración es salirse 
de ella, refutar sus lógicas, desafiarlas. 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   38 29/03/2019   11:13:42



Cuestionamientos  
a la palabra del testigo

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   39 29/03/2019   11:13:42



INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   40 29/03/2019   11:13:42



41

Giorgio Agamben:  
en torno a la imposibilidad del testimonio 

Si bien el filósofo italiano elabora conceptos claves para la comprensión de 
los dispositivos del campo, su lectura de ciertas afirmaciones de Levi lo lleva a 
poner en duda la posibilidad del testimonio. En nuestro medio, estos párrafos 
de Agambien se usan como martillo para aplastar al testigo.

La reflexión parte de este texto:

Hay [una] laguna, en todo testimonio: los testigos, por definición, son 
quienes han sobrevivido y todos han disfrutado, pues, en alguna medida, 
de un privilegio […] El destino del prisionero común no lo ha contado nadie 
porque, para él, no era materialmente posible sobrevivir […] El prisionero 
común también ha sido descripto por mí, cuando hablo de «musulmanes» 
pero los musulmanes no han hablado. (Levi, 1998, en Agamben 2000: 33)

El testigo habla por delegación en nombre de los que no pueden dar 
testimonio porque no están. Y habla tanto por los muertos como por los 
«musulmanes» –muertos en vida antes de morir14. 

Levi continúa:

[l]a demolición terminada, la obra cumplida, no hay nadie que la haya 
contado, como no hay nadie que haya vuelto para contar su muerte. Los 
hundidos, aunque hubiesen tenido papel y pluma, no hubieran escrito su 
testimonio, porque su verdadera muerte había empezado ya antes de la 
muerte corporal. […] Nosotros hablamos por ellos, por delegación. (Idem)

14 El lenguaje del campo revela la visión del musulmán como alguien que se sitúa en posición de 
meditar de forma estática y pasiva. Así llamaban a los judíos que renunciaban a la vida en un 
momento del largo proceso de tortura en los campos nazis. Agamben señala que «la explicación 
más probable remite al significado literal del término árabe muslim, que designa a alguien que 
se somete incondicionalmente a la voluntad de Dios…». (2000:45) Pero lo más interesante es su 
comentario sobre el uso de esta palabra: «En cualquier caso, lo cierto es que con una suerte de 
autoironía feroz, los judíos saben que en Auschwitz no morían como judíos». (Idem, 46)

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   41 29/03/2019   11:13:42



42

El fragmento del testigo está ligado al pudor que acarrea la 
sobrevivencia, erigida sobre pilas de muertos. Es un gesto de respeto por los 
hundidos: el testigo se coloca en segundo lugar, como vocero. Agamben da 
un paso más y nos invita a persistir en esa laguna que pone en tela de juicio el 
sentido del testimonio y, por ende, la identidad y credibilidad de los testigos: 
«el testimonio contiene, en su centro mismo, algo intestimoniable, que 
destruye la autoridad de los supervivientes. Los seudotestigos […] testimonian 
de un testimonio que falta» (2000: 34, subrayado mío).

El pensamiento de Agamben se despliega desarrollado en corolarios 
que manifiestan otro énfasis, como por ejemplo: «la lengua, si es que pretende 
testimoniar debe ceder su lugar a una no lengua, mostrar la imposibilidad de 
testimoniar» (2000: 39). Pero me importa centrarme en el efecto que la lectura 
de esta reflexión tiene en nuestro medio. 

Ante todo, la metodología de tortura y exterminio en los campos del Cono 
Sur no producía «musulmanes»: el esfuerzo por transformar a los detenidos 
en bultos no culminaba en su transformación en muertos en vida, porque el 
tipo de trato propinado a los secuestrados era distinto (rara vez se los hacía 
trabajar, no se los mataba de hambre aunque escaseara el alimento, no se los 
hacinaba como en las barracas de los campos nazis, etc.). 

Y en relación al momento de la muerte, es cierto que el testigo no puede 
hablar de eso, pero tampoco lo podrían haber hecho los detenidos que eran 
arrojados dormidos al mar. A los detenidos-desaparecidos se les escamoteó, 
en su mayor parte, ese instante final: los que fueron lanzados desde aviones ni 
siquiera pudieron «vivir» la propia muerte o «atravesarla», ya que eran arrojados 
desde la altura tras una inyección que los sedaba y adormecía, en los «vuelos 
de la muerte». Ellos tampoco fueron testigos de su propio fin. No obstante, 
éste no es el eje de la discusión porque la tortura principal es, «[o]bviamente, 
el ser desterrado de la existencia humana» (Kertész, 2002: 53). 

Nos sumamos al criterio del sobreviviente austríaco Jean Améry15 cuando 
admite que no hay otra que la frágil voz del testigo, capaz de dar testimonio de 
esa vida y de la convivencia con la muerte. 

15 Hans Maier, militante de la resistencia y judío, adoptó este seudónimo para mostrar su rechazo a 
la cultura que llevó al genocidio. Siguió escribiendo hasta su suicidio, en octubre de 1978. 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   42 29/03/2019   11:13:42



43

Puedo proceder solo de mi propia situación, la situación de un recluso 
que pasó hambre, pero no murió de hambre, que fue golpeado, pero no 
totalmente destruido, que tuvo heridas, pero no mortales, que entonces 
objetivamente aún poseía el substrato sobre el cual, en principio, el espíritu 
humano puede pararse y resistir. Pero que siempre se paró en piernas 
débiles, y pasó malamente la prueba, esa es la entera y triste verdad. (1990: 9)

Améry también se refiere al «musulmán»:

El así llamado musulmán, como el lenguaje del campo llamó al prisionero 
que se estaba abandonando y era abandonado por sus camaradas […] [e]ra 
un cadáver escalofriante, un manojo de funciones físicas en sus últimas 
convulsiones. Aunque sea difícil hacerlo, tenemos que excluirlo de nuestras 
consideraciones. (1990: 9, mi traducción)

Tenemos que excluirlo de nuestras consideraciones porque no queremos 
relatar la muerte en vida (en cuyo caso el «musulmán», incluso en su muda 
existencia, sería nuestro testigo privilegiado). Lo que cuenta para nosotros, dice, 
es relatar la vida en la muerte, por eso también el testigo es el sobreviviente 
(subrayado mío).

Decía que la figura del «musulmán» no existió en los campos 
sudamericanos debido a que el sistema de reclusión y asesinato era otro. El 
dispositivo exterminador, en este caso, generaba mujeres y hombres cuya 
identidad corría peligro, ante todo porque la mayor parte de los desaparecidos 
eran militantes políticos, y quien en el interrogatorio «daba nombres» podía 
llegar a «quebrarse»: su identidad podía trastabillar por la culpa que genera 
haber flaqueado y denunciado a otros. El sometimiento del secuestrado 
a vejaciones por tiempo ilimitado, el hecho de que su cuerpo estuviera a 
disposición de quienes podían decidir sobre su vida y su muerte, lograba a 
menudo doblegarlo –lo que no equivale a afirmar que, si el detenido «cantaba» 
una vez, no pudiera resistir otras torturas–. Había caídas y recuperaciones 
temporarias. A algunos secuestrados los doblegaba el «tratamiento», a otros no, 
a otros a veces, pero todos estaban sujetos a él. Y en cada uno de estos casos el 
detenido pasaba por lo peor. Es decir que cualquier sobreviviente puede asumir 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   43 29/03/2019   11:13:42



44

una voz plural, hablar en nombre de los otros: aunque cada experiencia sea 
distinta, la metodología es una.

Agamben también hace hincapié en la «increíble tendencia de la 
situación límite a convertirse en hábito […] Auschwitz es precisamente el lugar 
[…] en que la situación extrema se convierte en el paradigma de lo cotidiano. 
Pero es esta tendencia paradójica a convertirse en su contrario lo que hace de 
verdad interesante la situación límite» (subrayado mío, 2000:50). Lo que le 
interesa a Agamben es centrarse en las paradojas, que son constitutivas y nos 
sacan de las oposiciones binarias. Pero si, además, recurrimos a la experiencia 
de los detenidos, se visualizan matices que la lectura rápida del pensamiento 
filosófico destierra. 

Lo cotidiano es, para los enclaustrados, ese universo concentracionario 
que se presenta como total y sin salida, al que tienen que adaptarse para 
sobrevivir aunque su lógica arbitraria sorprenda una y otra vez. Pero esto 
no equivale a que los detenidos naturalicen dicha lógica, que la acepten 
acríticamente (excepto en el caso de quienes son vencidos por la técnica de 
sometimiento)16. Se trata de una cotidianidad en constante fricción, que se abre 
paso con su potente crueldad pero no termina de normalizarse. 

Finalmente, el no poder dar testimonio de la muerte no representa una 
limitación crucial, ya que ese no era el peor destino en los centros clandestinos 
y podía representar, incluso, una salvación del «calvario». Víctor Basterra, 
sobreviviente de la ESMA, dice: «Era una forma de liberación la muerte, 
uno quería que algo se produzca en definitiva, y ahí todo se producía en la 
incertidumbre». El problema, más bien, era la dificultad de matarse. 

Calveiro […] se refiere al acto suicida como la decisión que enfurecía a 
los desaparecedores y que tenía las consecuencias más crueles, porque 
significaba un ejercicio prohibido de la voluntad… (Sarlo, 2005: 117). 

16 Este tema se discutirá en el capítulo «Uruguay, Chile y Argentina». Lo cierto es que los detenidos 
colaboran, a pesar suyo, en la existencia del campo, porque el campo no existe sin ellos. Pero más 
allá de este punto de partida, el fenómeno tiene gradaciones y se lleva a cabo a menudo con la 
conciencia alerta. Por último, quienes llegaron a colaborar abiertamente, lo hicieron, a menudo, 
tras situaciones imposibles, como la de presenciar la tortura de hijos, familiares, etc. El que produce 
la colaboración es el poder que procura «quebrar» y a veces lo logra.

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   44 29/03/2019   11:13:42



45

De hecho, los torturadores usaban la expresión «se nos fue» para designar a 
alguien que se les había muerto durante la tortura. Sin embargo, decidir la 
propia muerte era de una las cosas que estaba vedada para el desaparecido, 
que descubiría entonces no ya la dificultad de vivir sino la de morir. Morir 
no era fácil dentro de un campo. (Idem, 2005: 118)

Según Jinkis, la muerte es «el capital crítico y humanizador que 
acompaña la angustia ante ese final (in)esperado». Este capital se disuelve  
cuando la muerte pasa a ser un hecho más, no porque carezca de importancia 
sino porque la convivencia con ella anularía la angustia ante el final que 
nos hace quienes somos. Y sin embargo los días en que había traslados en 
los campos, aunque no se supiera con certeza que los seleccionados eran 
condenados a muerte, el sentimiento de desamparo y la sospecha ante la 
muerte no anunciada dejaba su marca. No había hábito en esa cotidianidad. 
Estas son las connotaciones que se van decantando en la lectura de los 
testimonios, las gamas que hace falta detectar para entender.

Lo que tampoco se suele entender es que el sobreviviente-testigo habla 
de sí y de los desaparecidos, o puede incluso hablar con ellos; no habla por 
ellos más que en un sentido ético (no en lugar de, sino en nombre de). Como 
dice Jinkis, sostener que el testigo verdadero es el que desapareció y no volvió 
o el que fue reducido a una condición subhumana y no puede entonces 
testimoniar es, simplemente, desoírlo, ausentarlo, exiliarlo (2011: 110). Si, en 
cambio, queremos acogerlo, nos corresponde tener presente que, a través de 
la tortura constante que ejerce la cotidianidad del campo, el detenido sufre 
un giro radical en relación a su forma de vincularse con la muerte. 

En estos campos, tanto los detenidos-desaparecidos forzados al trabajo 
esclavo por largos años como los «liberados» tras breves estadías sufrimos 
el mismo «procesamiento». Por eso sostengo que todo sobreviviente es 
testigo tanto de la nuda vida como de la resistencia. La vida desnuda, en 
ese territorio donde la muerte anónima anda suelta, no olvida que es vida 
humana. Llamo resistencia a los gestos solidarios, los contactos con los 
otros detenidos, el humor, las estrategias de sobrevivencia compartidas y la 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   45 29/03/2019   11:13:42



46

huida17. Creer que los detenidos se transformaron en víctimas absolutas y, 
en cuanto a los supervivientes, que «por algo será que se salvaron», es ceder 
a la continuación del genocidio por otros medios, un eslabón más de la serie 
exterminadora (Jinkis, 2011: 80). 

La historia, como siempre, desenmascara las generalizaciones con 
ejemplos concretos. En la ESMA las detenidas consiguieron que se les dejara 
asistir a sus compañeras en el momento del parto; Víctor Basterra fue capaz 
de sacar de ese campo decenas de fotografías de quienes ahí estuvieron 
secuestrados e imágenes de los lugares donde se los arrumbaba y torturaba. 
No se trata de excepciones: muchas historias aún no estudiadas (y otras 
tantas no contadas) sobre la resistencia de los cautivos desdicen ciertos 
rumores sobre su arrasamiento generalizado y/o activa colaboración con los 
verdugos. Si bien los extremos existieron, no constituyen el rasgo distintivo de 
la conducta de los secuestrados. De una u otra manera lo cierto es que, como 
dice Mario Villani: «ni el peor colaborador es equivalente a dos represores» 
(2011: 135).

17 Es llamativo que estas estrategias sean ignoradas incluso por algunos intelectuales que estudiaron 
(como Hanna Arendt) el mismo tema en el caso del nazismo.  Esta pensadora solo se basó en fuentes 
escritas en alemán, y al hacerlo ignoró la versión de los sobrevivientes, que se publicaba en diarios 
escritos en idish (Perla Sneh, 2012). La falta de lectura de material testimonial genera ciertos mitos 
en relación a los campos nazis: se sigue creyendo que la mayor parte de los judíos se dirigió a las 
cámaras de gas «como ovejas al matadero» y se desconoce la resistencia que existió en cada uno de 
los campos. Sneh nos muestra cómo nuestra imagen de esas historias está marcada por derivas del 
lenguaje, y nos recuerda que dicha expresión fue creada por los judíos más militantes para arengar 
a sus camaradas, o sea, para conseguir el efecto contrario –«no vayan como ovejas al matadero» 
(2012).

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   46 29/03/2019   11:13:42



47

Beatriz Sarlo: debate sobre el discurso  
de experiencia 

La crítica argentina Beatriz Sarlo, en Tiempo pasado, cultura de la memoria 
y giro subjetivo. Una discusión (2007) le niega legitimidad al «discurso de 
experiencia» con varios argumentos que iré enumerando y discutiendo. Las 
escrituras que privilegia para volver sobre el pasado son la del ensayo (por la 
distancia disciplinaria que le permite encarar su tema con objetividad) y la de 
la novela (capaz de simbolizar y de abrir sentidos). El testimonio, a su entender 
carente de estas virtudes, sería apenas un síntoma del «giro subjetivo» de 
nuestra era que es preciso poner en cuestión.

Para encarar el debate voy a tomar de su texto frases e ideas que me 
parecen claves (no son todas citas textuales sino síntesis de diversos párrafos).

1. A partir de la figura paradigmática del soldado que vuelve mudo de la 
guerra, descripta por Walter Benjamin, Sarlo concluye que el sobreviviente de 
una catástrofe no tiene nada que decir. 

Kaufman refuta esta lectura poniendo el acento en el giro que sufre la 
condición de la experiencia tras el horror:

El soldado de la Primera Guerra Mundial no vuelve mudo en el sentido 
lato de que permanece en silencio, sino en el sentido de que sus palabras 
han perdido el referente. […]. Es esa condición de pérdida de la experiencia 
aquello que lleva a una inmensa masa de testimonios a expresar en el terreno 
discursivo el equivalente al aullido de dolor, a relatar los pormenores, las 
minucias, los detalles del acontecer mortificado de la carne. […] No es el 
relato como texto o acontecimiento discursivo lo que desaparece sino las 
condiciones de posibilidad de la experiencia. Lo cual supone también 
que no es que desaparezca la experiencia, sino la calidad histórica que la 
caracterizó y le dio sentido en generaciones anteriores. (A propósito de 
Tiempo pasado, de Beatriz Sarlo. En línea)

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   47 29/03/2019   11:13:42



48

Si bien esta respuesta es clarificadora, prefiero simplemente afirmar lo 
contrario de lo dicho por la crítica argentina: los que retornan del campo tienen 
mucho que decir, no están mudos para nada. Aun cuando las condiciones 
de la experiencia se hayan devaluado, la experiencia sigue siendo posible y 
a muchos sobrevivientes les urge asimilarla y trasmitirla, pero a menudo no 
tienen con quién hablar. Este impulso narrativo no parece tener relación con 
la mencionada falta de palabras de quien vuelve de la guerra. 

2. El testimonio carece de legitimidad frente a investigaciones de 
disciplinas que, al establecer una mayor distancia con el ayer, favorecerían la 
reflexión en lugar de cristalizarla. 

Sarlo privilegia textos como Poder y desaparición de Pilar Calveiro que, al 
contrario de los relatos «subjetivos», encararía la vida en los campos mediante 
un análisis disciplinario:

Lo que Calveiro hace con su experiencia es original respecto del espacio 
testimonial. Afirma que la víctima piensa, incluso cuando está al borde de la 
locura. Afirma que la víctima deja de ser víctima porque piensa. Renuncia a 
la dimensión autobiográfica porque quiere escribir y entender en términos 
más amplios que los de la experiencia padecida. (Sarlo, 2007: 122-23)

Lo cierto es que todo testigo sabe que piensa. Sarlo sostiene, tácitamente, 
que la razón debe alejarse de la emoción (cuyo extremo es la locura), que debe 
distanciarse para pensar. La razón del testigo, en cambio, no separa las aguas: 
se ejerce como unión dialéctica de ambas, como propone Slavoj Žižek. 

Partamos de la «razón occidental» a la que Sarlo invoca cuando insiste 
en la necesidad de pensar y tomar distancia. Siguiendo la lectura que hace 
Žižek de Descartes, el cogito (proceso que surge ante los cuestionamientos 
del genio maligno, a los cuales el sujeto trascendental le responde con el 
«pienso luego existo»), revela que la razón tiene que lidiar con la locura para 
afirmarse. La locura es su otra cara, su lado oscuro. En este sentido la razón 
se muestra como lo opuesto a la distancia requerida para lograr un equilibrio 
que le permita afrontar su objeto. El filósofo esloveno la equipara, más bien, 
con la caída en el amor (to fall in love, enamorarse), que sería el momento en 
que uno se pierde en el otro. Éste sería el punto de inflexión que posibilitaría 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   48 29/03/2019   11:13:42



49

el saber, al desestabilizar todo lo socialmente aprendido y hacer que el sujeto 
se olvide de sí (2014, en línea).

Retomo –salvando las enormes distancias– esta idea en relación a la 
caída en el campo. Al detenido-desaparecido se le aísla en un universo donde 
rige una lógica trastocada que se apodera de la víctima enteramente, hasta tal 
punto que el afuera colapsa. Esta «caída» demanda la total entrega del cautivo. 
La entrega que exige el espanto es tan extrema como la que exige el amor, pero 
de signo contrario. En este caso se impone un olvido de sí rayano en la locura, 
y de esa inmersión surgen todos los monstruos que pueden aquejar a un ser 
humano. Pero el detenido, como vengo diciendo, piensa. No puede pensar 
sino a partir de la locura, con ella dentro, no puede sino comprometerse con 
la caída, no puede sino estar inmerso, atento, presente, tratando de descifrar 
el universo del horror. Se sumerge y emerge, constantemente, de las redes de 
poder que lo dominan y conminan. Solo así puede captarlas, convivir con ellas 
sin confundirse con ellas. Esto sucede dentro del campo, mientras lo habita, 
y fuera de él, cuando lo rememora, y no nos revela un giro subjetivo sino un 
sujeto cuya razón no puede (y no debe) separarse de su «objeto»18. 

Sarlo asevera que este sujeto no nos puede enseñar nada: «Primo Levi 
sostuvo que el campo de concentración no ennoblece a las víctimas; podría 
agregarse que tampoco el horror padecido les permite conocerlo mejor» (2007: 
54). Para mí no se trata de conocer mejor o peor. El testimonio no defenestra 
el lugar del saber ni de la inteligibilidad sino que los ejerce de otro modo: 
incorpora la emoción y es performativo en tanto se manifiesta como rebelión. 
Améry llama a esta inteligibilidad –que no es neutral ya que no cabe neutralidad 
cuando hay víctimas y victimarios, cuando se humilla la humanidad de otro. 
La explica así: 

…siempre parto del hecho concreto, pero nunca me pierdo en él; más bien, 
siempre lo tomo como una ocasión para reflexiones que se extienden más 
allá del razonamiento y del placer en la argumentación lógica a regiones 

18 La idea de una razón distanciada permea muchos otros debates contemporáneos y ha sido 
cuestionada por el feminismo (ya que a las mujeres se nos acusa de no separar razón de emoción). 
En esta oportunidad me remito al tema de este ensayo pero invito a los lectores a seguir desafiando 
la noción de distanciamiento teórico.

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   49 29/03/2019   11:13:42



50

del pensamiento que residen en un incierto ocaso y permanecen allí […]. 
Sin embargo, […] esto no equivale a clarificación […] Clarificación podría 
significar arreglo, cierre del caso […] Porque nada se resuelve, ningún 
conflicto se sella, ninguna rememoración se ha vuelto simple recuerdo. 
Lo que pasó, pasó. Pero que pasara no puede ser aceptado tan fácilmente. 
Me rebelo: contra mi pasado, contra la historia, y contra un presente que 
sitúa lo incomprensible en el frío archivo de la historia y así lo falsifica de 
una forma repelente. Nada se ha curado […]. ¿Emociones? En lo que a mí 
respecta, sí. ¿Dónde se ha decretado que el iluminismo debe estar libre de 
emoción? Me parece que lo opuesto es lo cierto.

El iluminismo puede satisfacer su labor adecuadamente solo si se pone a 
trabajar con pasión. (1986, XXI)

Los testigos, en suma, procuramos volver a la sociedad de la que fuimos 
expulsados y marginados para cuestionar, desde el testimonio –razonamiento 
emocional o emoción pensada–, ese acontecimiento inaceptable que nos rebela 
y nos mueve a un accionar donde la palabra cumple una función esencial: 
nombrar (con pasión) lo que se quiso borrar (con frialdad).

3. La legitimidad o persuasión en razones biográficas y no intelectuales 
traba la reflexión o se coloca en su lugar. 

Mi respuesta a esta afirmación de Sarlo es que a este tipo de testimonio 
no lo impulsa un afán de auto-conocimiento, sino el riesgo que corre nuestra 
especie en términos de sobrevivencia ética (como postulan Robert Antelme, 
Alejandro Kaufman, Imre Kertész, Ricardo Forster, Reyes Mate, Perla Sneh, Enzo 
Traverso, Tzvetan Todorov y tantos otros). Este tipo de reflexión se encuentra 
en las antípodas del recuento subjetivo. 

A los centros clandestinos de detención sudamericanos llegaban sobre 
todo militantes políticos cuyo proyecto era una emancipación colectiva, y no 
es extraño que los sobrevivientes siguieran pensando en esos términos. Si los 
testimonios aducen razones biográficas no es más que para revelar los rasgos 
de una generación, de una forma de ser en el mundo, de un momento cultural 
e histórico donde la rebeldía contra el Orden estaba a la orden del día.

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   50 29/03/2019   11:13:42



51

4. Sarlo parte de la observación de Ricoeur: «es errado confiar en que la 
narración pueda colmar la laguna de la explicación/comprensión», para afirmar 
que «hay dos tipos de inteligibilidad: la narrativa y la explicativa (causal)». La 
primera estaría sostenida por el efecto de «cohesión» que se le atribuye a una 
vida y al sujeto que la enuncia (Sarlo, 2007: 115). En conclusión «… el discurso 
de la memoria y las narraciones en primera persona se mueven por el impulso 
de cerrar los sentidos que se escapan; no solo se articulan contra el olvido, 
también luchan por un significado que unifique la interpretación» (2007: 67). 

En mi lectura, en cambio, el testimono «deja la puerta abierta a nuevas 
interpretaciones» (Reyes Mate, 2003: 179)19. Los testimonios, al hablar desde 
sí, no pretenden contar «todo» –ya que no pueden dar una vista panorámica–. 
Son ellos los que logran, por esto mismo, poner en escena la dimensión más 
elusiva de esta particular experiencia. 

5. Basándose en la afirmación de Susan Sontag –«quizás se le asigna 
demasiado valor a la memoria y un valor insuficiente al pensamiento»– (2007: 
26), Sarlo sostiene que, tras el giro ideológico que se produce en los albores de 
los setenta como una «gigantesca toma de la palabra» se pone en escena un 
«giro subjetivo» que es hora de problematizar. Por lo tanto el testimonio no 
sería el género más afín para revelar la verdad de una época marcada por el 
tenor ideológico y el carácter doctrinario de la vida política. 

Voy a comenzar por este giro subjetivo, que de hecho se ha expandido 
en la actualidad. Arfuch lo define como «ampliación de los límites del espacio 
biográfico» y agrega que, si bien en su reiteración puede dar lugar a un 
«subjetivismo a menudo excesivo», «no hace del sujeto –de la multiplicidad de 
sujetos– el centro de la escena. El centro –llámese así el mercado, el capitalismo 
global, [etc.]– se presenta sin faz reconocible, sin sujeto, como fuerza ciega que 

19 La idea de obras que «cierran los sentidos» podría aplicarse, según Philippe Mesnard (2010), a 
novelas donde se intenta describir la muerte extrema desde una mirada omnisciente (como a su 
juicio sucede en Vida y destino, donde Vasili Grossman narra la experiencia de las víctimas de 
las cámaras de gas). Una perspectiva de este tenor, que todo lo controla y todo lo ve, limitaría la 
posibilidad del lector de captar lo inconmensurable de la tragedia, justamente porque  la revela en 
sus más mínimos detalles. Presento esta posición aunque no coincida con ella: todo depende de 
cómo se ejerza el arte de narrar.

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   51 29/03/2019   11:13:42



52

domina detrás de meros maniquíes» (2013: 20). En un mundo así, su propuesta 
no es el rechazo del «pequeño relato» sino, al contrario, 

[basarse] en el testimonio que da cuenta de una memoria traumática, 
compartida, en la historia de vida que se ofrece al investigador como rasgo 
emblemático de lo social, en el «documental subjetivo» […], en la instalación 
de artes visuales compuesta por objetos íntimos, personales, en el teatro 
como «biodrama» o en las imágenes […] de la catástrofe y el sufrimiento 
que los medios han convertido en uno de los registros paradigmáticos de 
la época. (2013: 20-21) 

Esta «predominancia de lo biográfico en la sociedad contemporánea» se 
debería ante todo a «su carácter intersubjetivo», a la «posibilidad de alentar una 
sintonía […] entre el narrador y su destinatario, tanto respecto de la experiencia 
[como de la] dimensión ética de la vida en general». 

Por último, lo biográfico sería «una puesta en forma –narrativa, 
expresiva– que es también una puesta en sentido, una “forma de comprensión”» 
(2013: 23).

En contraposición al empeño de Arfuch para dar con la clave de este 
giro en el presente, Sarlo se interroga por el vínculo entre este presente y ese 
pasado (la década setentista): «¿Cuánto subsiste ese tenor ideológico de la vida 
política en las narraciones de la subjetividad? O, si se quiere, ¿cuál es el género 
histórico más afín a la reconstrucción de una época como aquélla?» (2005: 91). 
Como considera que el testimonio reconstruye, infiere que no puede hacerse 
cargo de una época que se caracterizó por un imaginario libresco (2005: 86). 

…[L]a utopía de una teoría revolucionaria que informara y guiara la 
experiencia presionaba sobre la práctica cotidiana de los movimientos. 
Esto no convirtió a todos los militantes en eruditos, pero señaló un ideal 
(2005: 8).

Esta objeción se dirige a quienes han narrado el tiempo de la resistencia 
sin cuestionar, a su juicio, las estrategias de lucha por el poder y las prácticas 
militantes de esos tiempos, o sea, sin ahondar el debate ideológico político en 
relación a una lucha que fue derrotada. Y, en este sentido, le resulta injusto 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   52 29/03/2019   11:13:43



53

que la utopía revolucionaria se presente «como drama posmoderno de los 
afectos» (2007: 91). 

Si bien la selección bibliográfica de Tiempo pasado no incluye La 
Voluntad. Una historia de la militancia revolucionaria en la Argentina 1966-
1978 (2007-2008), de Eduardo Anguita y Martín Caparrós, me voy a detener en 
esta obra que abre, en los noventa, un espacio para pensar la militancia de la 
Argentina setentista a partir de la vida cotidiana de una juventud comprometida 
con la lucha armada. Para lograrlo combinan su experiencia personal con el 
testimonio de veinticinco protagonistas presentados con su nombre y datos 
biográficos, además de recurrir a otras fuentes. Se proponen mostrar cómo 
este sector social entregó su vida con la expectativa de construir «un mundo 
mejor», dando cuenta del contexto sociopolítico, nacional e internacional 
que lo posibilitó (Pittaluga y Oberti, 2011: 85). Según Nofal, este relato del 
pasado reciente produjo un giro crucial: «quienes hasta entonces habían 
sido presentados como víctimas se asumieron […] como sujetos de la historia 
[y su] apuesta más fuerte [fue] la de desentrañar las claves de una opción 
por las armas, considerada válida en el momento de los acontecimientos…» 
(2009/2010: 60). 

Hasta ese momento los relatos testimoniales en circulación en Argentina 
eran, sobre todo, el Nunca Más, que no mencionaba la militancia de los 
desaparecidos, y Recuerdo de la muerte de Miguel Bonasso. Si bien en esta 
novela se perfila por primera vez la vida en los campos de militantes políticos, se 
cataloga a muchos de «traidores»20. La Voluntad, en cambio, encara un trabajo 
de restitución de la memoria [no se reconstruye sino que se retorna algo que 
fue escamoteado]. Y lo hace no solo en el sentido de articular «una historia» 
sino de restablecer la relación con esa historia [a partir de historias contadas 
por distintas voces] (Rojas, 2006: 180). En otras palabras, tras el mutismo 
impuesto por la fábrica de terror, el hecho de poner en escena a esos personajes, 
el vincularse a esa historia silenciada, el mostrar a seres concretos encarando 
una lucha armada de la que no se había vuelto a hablar fue un paso esencial. 
Esta crónica abrió una reflexión sobre los riesgos asumidos por muchos en 
función de una estrategia de lucha considerada revolucionaria, y así logró situar 

20 Ver capítulo «Argentina».

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   53 29/03/2019   11:13:43



54

el discurso político en el terreno de la sangre y de los cuerpos, de los afectos y 
de las pasiones, de las formas de vida que se confrontan en la historia.

Sarlo no tiene en cuenta este texto, seguramente, porque desde su mirada 
es otro ejemplo de recuento memorialístico centrado en el sujeto. Recordemos 
que esta autora rescata «la memoria como instrumento jurídico y como modo 
de reconstrucción del pasado, allí donde otras fuentes fueron destruidas por 
los responsables…» (2005: 24), pero cataloga de problemáticas las obras basadas 
en el testimonio como fuente, ya sea «porque no existen otras o porque se lo 
considera más confiable que otras» (2005: 25). 

Habría que preguntarse si, en esta vuelta a la crónica centrada 
en la experiencia, hay un reconocimiento de las limitaciones de aquella 
apuesta setentista a la teoría. Quizá, tras la derrota, quienes se habían 
fogueado en el debate ideológico no sintieron que la prioridad fuera 
cuestionar estrategias que habían fracasado y ya no resultaban viables. 
Este relato intentó ser un fresco del ayer pintado desde un presente 
que empezaba a despertar de la pesadilla. Fue un primer paso. En La 
Voluntad asoman los afectos pero no se visualizan ciertas prácticas  
–ancladas en la matriz ideológica patriarcal que la militancia no cuestionaba– 
hasta que las mujeres toman la palabra.

En todo caso, retomando el argumento de Sarlo, tal vez lo que empezaba a 
trastabillar era esa militancia cuyo pilar era un debate ideológico descalificador 
de la dimensión afectiva propia de toda adhesión política, sobre todo la que se 
aboca a un cambio radical.

6. Sarlo cita a Paolo Rossi cuando dice que la memoria «coloniza el 
pasado y lo organiza sobre la base de las concepciones y las emociones del 
presente» (2005: 92). Esta idea la lleva a pensar que «[l]os discursos de la 
memoria […] impregnados de ideologías […] no se someten como los de la 
disciplina histórica a un control que tenga lugar en la esfera pública separada 
de la subjetividad» (2005: 93). Para ella, la narración memorialística compite 
con la historia y «sostiene su reclamo en los privilegios de una subjetividad que 
sería su garante [pero de hecho] se coloca, por el ejercicio de una imaginaria 
autenticidad testimonial, en una especie de limbo interpretativo» (2005: 94). 
En el mismo registro, afirma que hay un modo imperativo del testigo que va de 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   54 29/03/2019   11:13:43



55

la mano de «la extensión de esta hegemonía moral» de la retórica testimonial, 
que esgrime de manera autoritaria, por «haberla vivido». Esta autoridad, por 
último, deviene una religión cívica: 

…la legítima lucha por no olvidar el genocidio de los judíos erigió un 
santuario de la memoria y fundó «una nueva religión cívica», según la 
expresión de Georges Bensussan. Extendido por el uso a otros objetos 
históricos, el «deber de memoria» induce una relación afectiva, moral, 
con el pasado, poco compatible con la puesta en distancia y la búsqueda de 
inteligibilidad que son el oficio del historiador. (Sarlo, 2007: 56-57)

Este párrafo plantea una supuesta competencia entre testimonio e 
historia, a mi juicio inexistente: el narrador/testigo no le disputa el espacio al 
historiador. Ambos relatos se complementan. El testimonio genera, de hecho, 
transmisión y debate, aunque Sarlo lo considere elaborado por un sujeto acrítico 
en busca de sanación. 

Lo que su lectura no contempla es que los parámetros cambian tras una 
catástrofe, que la narrativa testimonial surge como respuesta al vacío y a las 
ruinas que deja el terror y que, como la generación devastada funda su accionar 
en lo libresco, surge la necesidad de revertir la estrategia, sin anular el debate 
ideológico pero dándole su espacio a la significación de ciertas vivencias. 

Sarlo hace hincapié en narraciones no testimoniales que también 
tendrían que ser tomadas en cuenta: «en paralelo […] emergen otros hilos de 
narraciones que no están protegidas por la misma intangibilidad ni por el 
derecho de los que han padecido». (2005: 62). Coincido en este aspecto, ya 
que no se pretende bregar por la exclusividad del testimonio (cuyo relato no 
está protegido ni se considera intangible). Lo que cuestiono es que haya que 
optar entre unos u otros textos, como si no fuera indispensable el aporte de 
distintas miradas.

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   55 29/03/2019   11:13:43



INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   56 29/03/2019   11:13:43



II

Los acontecimientos del horror nos ofrecen una profusión ilimitada de 
testimonios, representaciones, imágenes y relatos. Una masa discursiva 
e icónica se presenta frente a las sociedades y las generaciones como un 
interrogante sobre la viabilidad de nuestra existencia como especie. Ese 

interrogante no es normativo ni epistémico, sino ético. 

Alejandro Kaufman

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   57 29/03/2019   11:13:43



INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   58 29/03/2019   11:13:43



59

Un glosario sin definiciones

Este glosario no pretende saldar discusiones ni sellar ideas. Lo que intenta es 
presentar una selección de términos tal como aparecen en algunos debates 
contemporáneos sobre escritura y memoria. El despliegue de argumentos 
no es exhaustivo, apenas intento salir del pensamiento dicotómico y abrir 
interrogantes, siempre desde el lugar del testigo (que tampoco es unívoco). 
Se interpreta cada noción en relación al testimonio y la mayor parte de los 
ejemplos provienen del caso argentino.

Autobiografía: Tanto la autobiografía como el testimonio organizan el 
sentido de la experiencia en formas narrativas propias, pero mientras algunos 
críticos subrayan las diferencias entre ambas vertientes, otros las diluyen. Para 
Mesnard, el sujeto testimonial no se puede reducir al autobiográfico porque 
«[e]l sujeto del testimonio nunca es solo individual» (2010: 317). Para Arfuch, 
en cambio: «El testimonio puede ser pensado como un tipo de autobiografía 
donde se unen –y se refuerzan– dos imaginarios de verdad y realidad: no solo 
los hechos que tuvieron lugar sino también la propia experiencia que suscitan». 
(2013: 85) 

A Arfuch no le preocupa tanto separar autobiografía de testimonio 
o considerarlo una subregión de este «territorio», lo que le importa es su 
configuración narrativa: 

…no se trata de la expresión pura de lo vivido sino del despliegue del 
lenguaje en una configuración narrativa que involucra ciertas estrategias de 
autorrepresentación: cómo se construye el «yo» que narra, sus cualidades, 
atributos, circunstancias, valoraciones; la percepción del tiempo, su 
cronología… (subrayado mío, 2013: 85)

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   59 29/03/2019   11:13:43



60

Considero que, incluso si partimos de este aspecto, hay diferencias 
entre lo autobiográfico y lo testimonial. El yo autobiográfico construye el 
mundo desde sí y lo transforma en experiencia personal –modo de proceder 
que coincide con el espíritu expansivo de la burguesía, que ubica al sujeto en 
el centro del universo (Jameson, 1981)–. El yo testimonial, en cambio, parte de 
otro lugar de enunciación: el testigo que retorna del campo no creó el mundo 
que viene a contar, y no solo no fue el centro sino que allí intentaron volverlo 
anónimo. Por eso le importa crear sentido, comprender, asimilar, compartir lo 
padecido en nombre propio y del colectivo que se pretendió borrar. 

También se considera que el testimonio está emparentado con la 
autobiografía a partir del «pacto de verdad» entre autor y lector (Philipe 
Lejeune), pero este pacto trastabilla (ver sección «Verdad»).

Centro clandestino de detención, tortura y exterminio (CDTyE)  
o campo: 

Un ser humano puede sufrir el exilio más radical cuando el estado de 
excepción lo coloca en un limbo que autoriza su aislamiento y posterior 
exterminio. En ese limbo llamado campo el ser humano es abandonado, 
se le quita el nombre y se lo cataloga con un número, es decir, se le roba la 
marca identitaria que la sociedad le otorgara desde el nacimiento a partir 
de su inscripción como ciudadano. Se transforma, para el poder, en pura 
vida biológica. ¿Cómo es que una persona puede perder su condición de 
ser humano cuando pierde su ser civil? […] La desaparición implica, entre 
otras cosas, la pérdida de la ciudadanía y de los derechos vinculados a 
ella. Por este motivo se puede entender el campo como un lugar donde el 
ex ciudadano es reducido a su condición de cuerpo y, por ende, pierde los 
atributos que caracterizan a todo ser social. (Strejilevich, 2006: 33)

Los campos en los países del Cono Sur (distintos entre sí, aunque 
coincidan en sus funciones básicas), fueron concebidos como depósitos de 
cuerpos dóciles que esperaban la muerte, eran lugares de exclusion/inclusión 
y fueron dispositivos instrumentales para diseminar el terror. Se excluía a los 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   60 29/03/2019   11:13:43



61

detenidos de la comunicdad humana al tiempo que se incluía al campo en el 
proyecto de dominación: 

[Se trataba de un] terror que se ejercía sobre toda la sociedad […] El campo 
es efecto y foco de diseminación del terror generalizado en los Estados 
totalizantes (Calveiro, 2004: 52-53).

La Shoá es la matriz interpretativa, el núcleo de donde proviene un 
lenguaje que, en gran medida, nos permite nombrar lo acaecido en nuestra 
región. Para mencionar uno de los tantos lazos comunicantes con la solución 
final, consideremos este paralelismo: 

Los trenes europeos mandaban a las víctimas o figuren –aquellos 
considerados matables sin que su muerte tuviera valor sacrificial– a la Noche 
y a la Niebla.

Los Ford Falcon argentinos facilitaban la desaparición forzada de 
personas transportando a los secuestrados, para ellos «paquetes», a los centros 
clandestinos de detención. 

En ambos casos el crimen se negaba sistemáticamente, por eso Vidal 
Naquet llama a esta estrategia crimen dentro del crimen. Y ambos atentan contra 
la estructura ética de la especie (a esto alude la expresión “Mal radical”). «Si 
un grupo es asesinado por su raza o nacionalidad [o por su accionar político, 
agrego], quien sale dañada es la humanidad» (Reyes Mate, 2013: 123).

Aunque la Shoá sea una fuente conceptual indispensable para el estudio 
de otros genocidios, el comparativismo se realiza en el plano simbólico. No se 
trata de un modelo aplicado mecánicamente en otros momentos históricos y 
regiones geopolíticas sino del imperio de una frialdad que permite desconectar 
acción de responsabilidad. 

En cuanto a las diferentes prácticas de exterminio, la población 
seleccionada y el método de depósito y asesinato de prisioneros eran distintos. 
Como hemos dicho, en nuestra región recluían, en su mayor parte, a hombres 
y mujeres que el sistema identificaba como enemigos, sobre todo a partir de 
su militancia política (aunque la noción de «subversivos» era definida por el 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   61 29/03/2019   11:13:43



62

poder desaparecedor, lo cual permitía las amplias libertades que estos «dioses» 
se tomaban a la hora de la selección). El sector a ser aniquilado, a diferencia del 
caso europeo, compartía cultura, lengua y, en términos amplios, ideología, lo 
cual favorecía una (mínima) comunicación entre los detenidos. 

Por otro lado, el tipo de reclusión era distinto. En el caso de los campos 
de concentración y de exterminio nazis (algunos eran solo de concentración, 
otros solo de exterminio y otros cumplían ambas funciones) se trataba de 
una «acumulación de existencias» (Viktor Frankl, 1986). Los detenidos que 
sobrevivían al inmediato asesinato en las cámaras de gas –el destino inmediato 
de la mayoría– sufrían hambre y hacinamiento, y se los desgastaba mediante 
el hambre y el trabajo esclavo hasta que se transformaran en muertos en vida. 
Este método, sumado a las diferencias étnicas, políticas, de nacionalidad y 
lingüísticas de las víctimas, dificultaba enormemente la resistencia, que de 
todas formas estuvo muy presente en cada instancia del proyecto genocida, 
como documenta Perla Sneh en Palabras para decirlo (2012).

En Uruguay y Argentina se practicó, sobre todo, el aislamiento de 
los detenidos: el tratamiento era de «oscuridad, silencio e inmovilidad» 
(Calveiro, 2004: 48). También escaseaba la alimentación y el trabajo esclavo era 
restringido. En Chile se trataba, sobre todo, de una convivencia enclaustrada y 
degradante que tampoco coincide con el estilo de los campos europeos (excepto 
en la Colonia Dignidad)21. 

Aunque los testigos describan al campo como el enclave de crueldad 
y de muerte que fue, también los detenidos crearon espacios de cobijo: un 
secuestrado dialoga, a través de golpecitos en la pared, con el de la celda vecina 
(Timerman en la Argentina y Rosencof en Uruguay): el primero se comunica 
con un preso que tal vez imagina, el segundo con su compañero de militancia. 
En La escuelita de Alicia Partnoy, en Argentina, varios cautivos hablan con 
migas de pan. Hernán Valdés conversa con quienes lo rodean en la «barraca» 
de Tejas Verdes, en Chile. El filósofo chileno José Santos (2015) estudia «la 
representación de los lugares de detención y tortura desde la perspectiva de 

21 Asentamiento fundado en Chile en 1961 por inmigrantes alemanes, en la Región del Maule. Se hizo 
tristemente famoso como centro de detención, tortura y exterminio en tiempos de la dictadura de 
Augusto Pinochet.

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   62 29/03/2019   11:13:43



63

su carga afectiva» y da cuenta de las formas en que los reclusos construyen 
«respiros»: 

…ciertos lugares puntuales van adquiriendo sentidos aterradores, como el 
«Velódromo» del Estadio Nacional o el «Polígono» en Dawson, mientras 
otros toman sentidos acogedores, como los baños, los patios, los rincones, 
pues se vuelven un espacio de encuentro… (2015)

Aunque el baño sea precario y se asocie al olor y al hacinamiento, es a 
menudo el sitio donde los reclusos pueden comunicarse, observa el investigador 
tras la lectura de cientos de testimonios. En esos instantes lo inhabitable se 
vuelve habitable y el proyecto de arrasamiento tambalea. 

Otra de las instancias que los testigos registran como «agradables» son 
las vinculadas a la comida, por el obvio nexo entre alimentación y vida y por 
la evidente escasez de la primera: 

…poco a poco, comencé a esperar la hora de la comida con ansiedad, 
porque con la comida volvía la vida a través del ruido de las ollas, con el 
ruido de la gente. Parecía que la cuadra donde estábamos los prisioneros 
despertaba entonces a la existencia. (Testimonio de Graciela Geuna, citado 
por Calveiro, 2004: 50)

En las antípodas está el traslado, el momento final. Calveiro comenta 
que «prácticamente en todos los campos se ocultaba, al tiempo que se sugería, 
que el destino final era la muerte» (2004: 50). Aunque muchos lo negaran, era 
inevitable sentir el clima tenso los días de traslado, cuando los detenidos eran 
llamados por sus números para ir a «esa muerte que era como […] desaparecer 
sin morir. Una muerte en la que el que iba a morir no iba a tener ninguna 
participación; era como morir sin luchar, como morir estando muerto o como 
no morir nunca» (Nunca Más, 1985: 184, citado por Calveiro, 2004: 52). 

Desaparecido: Jorge Rafael Videla lo definió en estos términos: «es una 
incógnita […] no tiene entidad, no está ni muerto ni vivo, está desaparecido».  
Marguerite Feitlowitz (1988) se refiere a esta invención siniestra: desaparecido 
es una palabra atípica que se resiste a la traducción; nunca se había usado 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   63 29/03/2019   11:13:43



64

como sustantivo y el verbo desaparecer tampoco existía en modo transitivo 
(desaparecer a una persona), por lo cual se la ha incorporado a otras lenguas 
en castellano. Esta noción, nacida de la Noche y Niebla nazi, transforma a 
los asesinados en seres que, al no estar «ni vivos ni muertos» encarnan un 
«misterioso estado de ser», como indica Kaufman. También según Gabriel Gatti 
«se ha llegado, tras un esfuerzo teórico, a promover […] “un nuevo estado de 
ser”, extraño y desconcertante» (2017). 

Este esfuerzo tiene […] grandes hitos: La constitución de la categoría misma 
[…] cuando aún no se disponía de términos para nombrarla; el ascenso de 
esta categoría al estatuto de tipo jurídico-penal del derecho internacional 
en materia de derechos humanos; y su circulación y expansión abiertas 
(2017: 16).

 Si bien es decisivo, para una comprensión de nuestro mundo actual, 
visualizar la expansión de este concepto como propone en Desapariciones: usos 
locales, circulaciones globales (2017), me remito al primer hito del dispositivo 
que, como también indica Gatti, «produjo algo nuevo y que le es ciertamente 
propio al caso argentino: la invención social de la categoría de detenido 
desaparecido y la construcción de un campo social alrededor de ella socialmente 
denso e institucionalmente muy robusto. Y duradero» (2017: 17). En realidad el 
invento se lo debemos a Videla, y a partir de su siniestro enunciado se creó un 
campo de lucha por los derechos humanos centrado primero en la demanda 
de «Aparición con vida» y, más adelante, en la exigencia de «Memoria, Verdad 
y Justicia». 

La palabra desaparecido es la más emblemática de un vocabulario que 
va nombrando de un modo particular el plan sistemático y clandestino de 
secuestro, tortura y asesinato masivo. Si para los agentes del Terror Nacional 
el desaparecido «[e]n su paso a la inexistencia se vuelve un ente». (Sneh, 2012: 
28). Pero el asesinado con esta metodología, como dice Kaufman «no es un 
muerto ni un fantasma». 

«Es otra figura. Afirmar que las víctimas de los perpetradores desaparecieron 
[es] la negación de la muerte misma. Aquí se huele el humo de los 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   64 29/03/2019   11:13:43



65

crematorios. Cielo y mar son receptáculos de masas anónimas de víctimas, 
asesinadas para que su recuerdo quede indeleble por haber sido borrado 
en forma tan extrema» (2012: 39-40).

El testimonio desafía el lenguaje asesino (que oculta y muestra al mismo 
tiempo): viene a contar que ellos estaban y cómo estaban; cómo eran; dónde 
pasó lo que pasó e incluso, en algunos casos, cuándo y cómo los mataron. Los 
testimonios reniegan del destino marcado por el terror, el del anonimato de 
los desaparecidos, recuperando nombres e historias.

Hace frío. Mucho frío. El frío viene de las paredes, se arrastra por el elástico 
del catre, sube por el colchón, trepa por la espalda y se clava en la nuca. 
Juega con la columna vértebra por vértebra, ida y vuelta, de arriba abajo, de 
abajo arriba, sin tregua. Frío de muerte haciendo muecas. Por la invisible 
reja de la celda entra un rayo de luz que corta el aire de un tajo. Choca contra 
la piel y veo un sudor viscoso. Trato de tocarlo, no sé cómo. Las manos se 
acercan y caen como peso muerto. Quiero mirarlo. La cabeza se levanta 
y se desploma. Quiero salir de esta red de heridas y moretones. Los pies 
esposados ya no luchan. El dolor gime de piernas a cabeza como tediosa 
obsesión que repite: estás presa, desaparecida, parecida, depe–sapa–repe–
sipi–dapa. (Strejilevich, 2018)

Dolor/ sufrimiento: El testimonio muestra el dolor y eso trae 
consecuencias. Exhibir el dolor puede alejar a quien lo ve porque ciertas 
imágenes producen rechazo, no empatía (Susan Sontag, 2003). 

El filósofo argentino Pablo Dreizik observa cómo en la representación 
clásica del dolor prima su lazo con la belleza22. El rostro de ciertas 
esculturas griegas, o la imagen del Cristo crucificado, parecen denotar que 
el sufriente accede a un saber en medio del sufrimiento (por eso hay en 
esas representaciones contención, capacidad de enfrentarlo y dignidad). 
Sin embargo, la unión de dolor y belleza se va perdiendo a lo largo de la 
historia, hasta que los factores se separan. El dolor ataca la forma, se de-
forma. Mientras que el dolor clásico no aplasta a su víctima, el gótico se torna 

22 En el seminario «Pensar el dolor a través de la perspectiva de Nietzsche y Lévinas» (Buenos Aires, 
Centro de Estudios Dynathos, septiembre de 2013), Dreizik analizó en profundidad el proceso 
resumido en estos párrafos.

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   65 29/03/2019   11:13:43



66

pavoroso: nos hallamos frente al grito en un rostro sin templanza. Tras haber 
visto el horror puro (la Gorgona), el arte pone en acto un estremecimiento, 
lo sublime –categoría que designa algo capaz de provocar éxtasis o dolor 
porque resulta inasimilable. 

La belleza queda finalmente atrás cuando el dolor es equiparable a 
la tortura, emparentada con la imagen de Prometeo encadenado y atado a 
una piedra, retorciéndose con una mueca desesperada mientras el águila le 
picotea el hígado por una eternidad.

Ningún dolor se recuerda ni puede transmitirse tal como se padeció 
(sobre todo el vinculado a la materialidad corporal), pero la humanidad ha 
encontrado el modo de dar cuenta del sufrimiento a través de la creación 
de palabras y de imágenes que rodean eso que permanece inscripto en el 
inconsciente y en el cuerpo. No obstante, también ha luchado por suprimirlo. 

Kaufman nos recuerda que, a partir de la revolución industrial,«el dolor 
deja de ser un destino»: con la aplicación de la anestesia total en 1844 y el 
avance de la tecnología (cuando se tiende la primera línea telefónica) «los 
cuerpos quedan a disponibilidad para la vida del goce». En ese momento se 
hace posible reducir la recepción de estímulos nocivos, y con eso, suprimir 
una forma de comunicación: «La comunicación telegráfica es indolora, porque 
reproduce la palabra sin el cuerpo, pero también porque instala la distancia 
entre los cuerpos, al mismo tiempo que la suprime».

…lo nocivo se vuelve inadvertido y su detección se deja en manos de la 
técnica, los dispositivos y los aparatos […]. La palabra y el dolor estaban 
relacionados. Desde entonces no hay palabra ni dolor. Ambos se han 
desvanecido. (Kaufman, 2002: 81)

Este cambio en la condición de la experiencia que precede al exterminio 
llevado a cabo en la era industrial se vincula con la dificultad de recepción de 
la memoria dolorosa. Una vez más: no faltan las palabras, lo que sobran son 
los modos de aplacar el dolor y el deseo generalizado, de negarlo. Es preciso 
dar con formas que lo restituyan, que lo hagan audible. ¿Por qué? Porque si las 
ruinas del pasado son vistas como una naturaleza que se asume como inevitable 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   66 29/03/2019   11:13:43



67

es porque se olvida el sufrimiento. Ese elemento histórico, recalca Reyes Mate 
(2013), «sin el que no se explica nada», es la expresión del sufrimiento pasado.

Eufemismo/ léxico del terror: El eufemismo del léxico del terror 
no coincide con la figura retórica que definen nuestros diccionarios como 
«manifestación suave o decorosa de ideas cuya recta y franca expresión 
sería dura o malsonante»; su descripción más acertada es, en cambio, «una 
puesta en abstracción, una “des–realización” que despoja a la palabra de toda 
equivocidad» (Sneh, 2012: 107–109). 

Desde esta perspectiva, el eufemismo puede definirse como aquello que 
señala algo en el momento mismo de ocultarlo y que, en ese ocultamiento, 
lo define sin resto. Es decir, opera en dirección contraria a la metáfora: 
restringiendo el sentido a un único valor específico, aspirando […] a cancelar 
la multiplicidad de sentidos que se ponen en juego. (Sneh, 2012: 108–109)

Cuando un perpetrador, por ejemplo, decía «se van para arriba», 
enunciaba textualmente lo que sucedía: los detenidos eran lanzados al mar 
desde aviones y así morían en los «vuelos de la muerte» (caían desde arriba y 
«se iban para arriba»). «Traslado», que significa mover algo de un lugar a otro, 
también es literal: se los movía «de este mundo al otro»: era una sentencia 
de muerte. Este tipo de terminología, que contamina la lengua con marcas 
indelebles y coartando las múltiples alusiones de una palabra con un sentido 
siniestro que permanece adherido a ellas, ya se había creado en la historia 
contemporánea. Kaufman lo muestra en relación a la esvástica: «Ese símbolo 
operará como amenaza de muerte de aquí a la eternidad, como reivindicación 
de crímenes perpetrados en el pasado» (2004: 37). Para los sobrevivientes 
ciertas palabras quedaron tatuadas en sus vidas: los antiguos términos fueron 
sustituidos por la versión atroz y es imposible volver atrás. No se puede hablar, 
a partir del plan sistemático de exterminio, sin hacer una revisión crítica de 
su lenguaje. 

Como indica el escritor argentino Guillermo Saccomano, a diferencia de 
lo que sucedía en los campos nazis, en nuestra región perpetradores y víctimas 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   67 29/03/2019   11:13:43



68

hablaban la misma lengua. Ambos «crecieron en un clima de palabras donde 
"tarea" era un deber escolar y "perejil" un condimento barato»23. 

Es en esta lengua donde […] la negación de la existencia del otro (el no 
existís), sigue siendo un modo privilegiado de la injuria y la alabanza. Y es 
en esta lengua en la que habremos de pesquisar las marcas –más o menos 
repudiadas, más o menos espectrales– que la aniquilación ha dejado en 
nuestra vida cotidiana. (Cita de Sneh en «El infierno en voz alta», en Página 
12, 2012)

El eufemismo fue el centro mismo de la máquina exterminadora y se 
hizo tan habitual usarlo que terminó conformando una jerga, con lo cual se 
abrió un hiato entre el idioma hablado «adentro» y «afuera». Mario Villani, ex 
detenido-desaparecido, percibe esta distancia cuando lo «sacan» a tomar un 
café en la ciudad:

«¿Qué pasaría si alguien nos escuchara? Después me di cuenta de que 
nadie podría haber entendido de qué hablábamos –hablábamos en código, 
por así decir. No a propósito, así era nuestra forma de hablar en aquel 
entonces. Y entonces me percaté de la situación: acá estoy, sentado en un 
café –afuera, en el mundo, pero sin ser parte de él–. Sin pertenecer». En la 
noche y niebla de la Argentina, el lenguaje mismo se transformó en una 
prisión. (Feitlowitz, 1998: 83)

La jerga usada por los verdugos no quedó fijada como dialecto del 
campo: se expandió. Por eso mismo Sneh (2012) recalca que «la lengua sigue 
diciendo la matanza» y presenta un diccionario de términos dañados: «asado», 
«parrilla», «boleta», «cantar», «chupar», «pecera» y «perejil» son algunos de los 
resabios del accionar criminal que coartan nuestra lengua a largo plazo. Una 
sola muerte numerosa también expone un glosario de términos trasmutados 
por la violencia de sus nuevos significados: «botín de guerra», «grupo de 
tareas», «tubo», etc. (Strejilevich, 2018: 100–102). La «parrilla» equivale a 
picana, nombre del dispositivo para aplicar la tortura eléctrica. «Asadito» es 

23 En la jerga del terror, perejil es un militante de poca importancia, y tarea remite a grupos de tareas 
encargados de allanamientos y secuestros.

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   68 29/03/2019   11:13:43



69

la indicación literal de que se quemaban cadáveres. Otra serie gira alrededor 
de la idea de viaje, como el ya mencionado «vuelo de la muerte». «Botín de 
guerra», «mercadería» y «paquete» dejan sentado que los secuestrados eran 
(para los secuestradores) cosas, bultos. Los campos Club Atlético, El Olimpo, 
La Escuelita, La Perla, se identifican con nombres que, en su siniestra burla, 
muestran y ocultan el horror (en El Olimpo, por ejemplo, viven los dioses que 
dan y quitan la vida). En esta jerga prima la terminología médica: los verdugos 
consideraban que nuestras sociedades estaban gravemente enfermas y que la 
única receta para la cura era extirpar su cáncer, la «subversión», mortífera para 
el «Ser Nacional». El espacio donde se aplicaba este «tratamiento» o «terapia 
intensiva» era el «quirófano»24. 

El individuo queda reducido a un cuerpo limitado a las funciones esenciales 
para su supervivencia biológica. Es el cuerpo exánime de la mesa quirúrgica 
o de la terapia intensiva, pero no conducido a ese estado en procura de su 
salud, sino para su destrucción u olvido totales. (Kaufman, 2011: 244)

Las marcas de autos como Ford Falcon o Mercedes Benz no son 
eufemismos pero se contagian del horror. Los secuestros, en la Argentina, se 
hacían en Ford Falcon sin patente (y había un centro clandestino en la propia 
fábrica). A la Mercedes Benz se le daba la ocasión de deshacerse de activistas 
gremiales que trabajaban en su empresa, acusándolos de «subversivos» –lo 
cual equivalía, en esa época, a una sentencia de muerte.

Este teatro de sombras idiomático sostiene el secreto a voces que es el 
genocidio. Pero además, ¿cuál es el mecanismo que hace de este lenguaje un 
factor esencial del plan sistemático de exterminio? Mostrar y negar al mismo 
tiempo:

[Los asesinos] prohibieron palabras [como los nombres de las organizaciones 
revolucionarias], inventaron eufemismos, quemaron libros y personas, es 

24 El uso de este lenguaje sigue vigente: basta con leer los diarios. Sontag denuncia, por ejemplo, el 
vocabulario utilizado por el gobierno de los Estados Unidos para referirse a la tortura en Abu Graib: 
«Ablandarlos, sujetarlos a una cantidad de estrés –son los eufemismos para las prácticas bestiales 
en las prisiones estadounidenses donde se retiene a supuestos terroristas. Desafortunadamente, 
parece que más de unos pocos se estresaron y murieron» (2007: 139).

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   69 29/03/2019   11:13:43



70

decir, utilizaron procedimientos [para] dejar saber lo que no se habría de 
reconocer. El terror incluye esta perversa epistemología (Jinkis, 2011: 104).

El testimonio parte de la dificultad de trabajar con un lenguaje diezmado 
que intenta dar respuesta al atropello y procura desafiarlo, mostrando la 
cara oculta, lo no dicho por ese vocabulario. Sin embargo, no hay forma de 
desandar por completo el destino de una lengua atravesada por el horror. Nos 
urge escribir desde los escombros y reinventar formas de decir(nos) porque 
ese lenguaje nos constituye. Como dice Roberto Espósito: 

….no son los hombres quienes construyen y crean el lenguaje, sino que más 
bien es éste el que los constituye y atraviesa. Es el lenguaje –no solo verbal, 
sino también gestual, proveniente del mundo originario de los instintos de 
defensa y ataque– el que crea a los sujetos, en el sentido de que los sitúa 
en un contexto determinado y, por lo tanto, en un lugar inevitablemente 
marcado por relaciones de fuerza y predominio, de desigualdad y asimetría, 
de sumisión y dominio. (2006: 62)

Por esto mismo es imprescindible deconstruir el léxico del terror: para 
reconstruirnos, para desafiar las relaciones de sumisión y dominio que siguen 
haciéndonos hablar con la violencia de sus palabras y sus gestos. 

Genocidio: La elección de la palabra genocidio para denominar lo 
acaecido en el Cono Sur en la década del setenta es cuestionada por muchos, 
por diversas razones. Pero la prefiero a terrorismo de Estado o Politicidio o 
Terror Nacional porque este término se creó para referirse al exterminio de 
un sector de la sociedad con miras a su borramiento, con el fin de «producir 
transformaciones identitarias a través del terror infundido en el conjunto de 
la población nacional» (Feierstein, 2011: 154). Si esto es así, ese conjunto es el 
que debe asumir las consecuencias de dicha experiencia. El terror afectó al 
entramado social, no tan solo a un grupo, ni a individuos: el campo era una caja 
de resonancia que emitía señales cuyo destinatario era la ciudadanía a la que 
había que «reorganizar». Si bien se quería acabar con la resistencia, el trabajo 
de memoria nos incumbe a todos.

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   70 29/03/2019   11:13:43



71

Para Daniel Feierstein hay dos modos de abordar el genocidio. Como 
término jurídico hace su aparición inicial en la «Convención para la prevención 
y castigo del crimen de genocidio» de las Naciones Unidas, en diciembre de 
1948, a raíz del exterminio de la Segunda Guerra Mundial, y la definición inicial 
que se acuerda es la siguiente: 

El genocidio es la negación del derecho a la existencia de grupos humanos 
enteros, como el homicidio es la negación del derecho a la vida. […] Muchos 
crímenes de genocidio han ocurrido al ser destruidos completamente o en 
parte grupos raciales, religiosos, políticos y otros». Es decir, el genocidio de 
grupos políticos se encontraba presente en dicha resolución… (Feierstein, 
201: 38) 

Este texto se modificó antes de ratificarse la versión final, porque la 
definición de la Convención sobre Genocidio es producto de una negociación 
de fuerzas políticas en tensión (Occidente y el bloque soviético). Había que 
exluir el politicidio para no involucrar a las potencias que lo habían cometido y 
corrían el riesgo de ser juzgadas (Sneh, 2012: 62–63). Mientras que la definición 
inicial se basa en la tipología de la acción (muerte colectiva) y apenas aparece 
citado el tipo de víctima, la que fue ratificada establece que: «se entiende por 
genocidio cualquiera de los actos mencionados a continuación, perpetrados 
con la intención de destruir, total o parcialmente, a un grupo nacional, étnico, 
racial o religioso, como tal …» (2011: 40)25. 

Este asesinato masivo y clandestino –o plan sistemático de exterminio– 
respondió, para Feierstein, a una metodología que aspiraba a modificar la 
sociedad de modo permanente. El genocidio fue asumiendo distintos rostros 
a lo largo de la historia y, en este devenir, se produjo un viraje que inauguró la 
idea de «reorganización genocida» consistente en «el poder de aniquilamiento 
como destructor y refundador de relaciones sociales». No es casual que en 
la Argentina la dictadura se autodenominara «Proceso de Reorganización 
Nacional» (2011: 108). El genocidio refunda los vínculos, la cotidianidad, los 

25 Según Feierstein, establecer el crimen en función del tipo de víctima, como al final se hizo, es un 
hecho atípico en cualquier código penal porque atenta contra el principio de igualdad ante la ley; 
pero aun con esta limitación el concepto es aplicable al caso argentino.

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   71 29/03/2019   11:13:43



72

códigos compartidos, las mediaciones políticas de la sociedad. Por esto es que 
no solo se emprendió «una guerra contra el enemigo interno» sino una cruzada 
contra quienes querían revolucionar la «tradición occidental y cristiana», y 
se construyó una «otredad negativa» –el «subversivo», palabra ambigua cuyo 
sentido dirimía a su antojo el poder– con miras a su aniquilamiento material 
y simbólico. 

La práctica genocida se lanza en el Cono Sur, sobre todo, con la 
Operación Cóndor26 que, a partir de la Doctrina de la Seguridad Nacional, 
establece que hay que enfrentar a un tipo particular de enemigo que se oculta 
entre la población. Se impone una terminología médica –hay que «extirpar 
la parte enferma de nuestro propio cuerpo, con el fin de garantizar la salud 
del conjunto»– (2011: 105–106), y la soberanía se expresa «en su capacidad de 
acción sobre los cuerpos» (Segato, 2013: 56). Las masacres se presentan «como 
crímenes sin sujeto personalizado realizados sobre una víctima tampoco 
personalizada» (2013: 42). 

En Genocidio y transmisión (2000), la psicolanalista Héléne Piralian 
puntualiza que esta metodología criminal busca generar no solo muertos sino 
seres que jamás existieron. Se busca la forclusión de la función simbólica de 
un grupo negando su existencia e incluso su muerte. Esta práctica lleva a cabo, 
entonces, un acto de negación que redoblará la destrucción. 

…los responsables de un genocidio intentan cometer […] el asesinato 
del orden simbólico mismo, para que también sean destruidos los 
sobrevivientes, y para que con ello queden expulsados del orden humano 
[…] Lo cual significa que más allá de la vida lo que intentan destruir es la 
Muerte misma como estructura simbólica que permite la transmisión. 
(2000: 27-30)

El crimen genocida, al destruir la muerte y, con ello, el tiempo histórico, 
vuelve imposible el duelo. La pregunta que surge es: ¿hay forma de resistir este 
mandato? Sin la aparición de los cuerpos aceptarlo es avalar los términos de 
un poder que niega su existencia, por lo tanto «hay algo así como un muerto 
anónimo que conservar» (2000: 33). 

26 Plan regional de exterminio, ver capítulo «Uruguay, Chile y Argentina. El Plan Cóndor».

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   72 29/03/2019   11:13:44



73

Por eso es que, al tomar la palabra, el testimonio le devuelve a la 
comunidad la función simbólica sin la cual queda atascada en su encrucijada, 
ya que no solo le quita anonimato al cuerpo sino que viene a desoír el mandato 
esencial del genocidio: el olvido de la muerte. El testimonio es el lugar 
privilegiado donde se resiste esta impronta simbólica, ya que logra «deconstruir 
los montajes genocidas y, al mismo tiempo, reconstruir un espacio simbólico 
de vida» (2000: 21). De este modo, con mayor o menor conciencia, con mayor 
o menor aptitud para lograrlo, reestablece (siempre en parte) la transmisión 
simbólica cancelada por el borramiento. 

Memoria

…[E]s a partir del hito paradigmático de Auschwitz, la Shoá, que la cuestión 
de la memoria, como dilema y como elaboración ineludible –teórica, ética, 
política– […], se ha transformado en uno de los registros prioritarios de la 
actualidad. (Arfuch, 2013: 24)

El filósofo brasilero Vladimir Safatle (2015) nos remite a la confrontación 
entre Antígona y Creonte. Creonte sostiene que quien luchó contra la ciudad no 
tiene derecho a ser enterrado. Según Antígona, en cambio, todo sujeto debe ser 
objeto de un deber de memoria, y esa es una ley de los dioses (que es eterna y, 
por ende, universal). Al defender esta idea desenmascara a un Estado incapaz 
de dejar de obrar mediante la producción de inhumanidad. La acción ética de 
Antígona genera un colapso de la comunidad política, al mostrar que lo que ya 
está muerto (la Ley vigente en la ciudad) tiene que perecer. El testimonio, a mi 
juicio, es una de las formas en las que encarna la paradigmática intervención 
de Antígona.

Memoria y rememoración: Nuestras sociedades posgenocidas no buscan 
recordar sino rememorar, y esto nos remite a la pregunta por la memoria en 
el sentido benjaminiano: 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   73 29/03/2019   11:13:44



74

La filosofía de la historia de Benjamin no se lee [….] como instancia 
reconstructiva del pasado sino como razón anamnética [….] Como tanto 
ha explicado Yerushalmi, no se trata de un modo distinto (instancia 
reconstructiva) de recuperar el pasado, sino de instaurar una relación 
con el presente a través de un proceso de elaboración cuya orientación 
temporal apunta al pasado, pero sin articular con él un vinculo referencial 
[…] La percepción benjaminiana… no recuerda [los hechos del pasado] sino 
que experimenta su significado a través de configuraciones narrativas. 
(Subrayado mío, 2013: 227)

El testimonio es una de las formas narrativas que experimenta el 
significado del pasado a través de configuraciones narrativas. Esto significa 
que «no da cuenta de un recuerdo del pasado, sino de lo que los muertos nos 
dicen sobre el presente sin palabras ni representaciones. El «pasado presente» 
se manifiesta como inquietud y comprensión del presente, como relación de 
un aquí y ahora en deuda con el pasado…» (subrayado mío, Idem). 

Dice Traverso (2011) que para Benjamin la memoria es una construcción 
siempre filtrada por conocimientos adquiridos posteriormente gracias a 
la reflexión que sigue al acontecimiento. Por eso sería ilusorio considerar 
el antaño como un punto fijo al que podríamos acercarnos gracias a una 
reconstrucción mental: «es la memoria la que establece los hechos: se trata aquí, 
según Benjamin, de una revolución copernicana en la visión de la historia». En 
este sentido «el pasado es amplificado por el presente» (2011: 23). 

Para Kaufman esta rememoración se interroga por el pasado como 
tránsito para el interrogante radical sobre el presente y sobre la condición de 
la justicia en la actualidad (Kaufman, 2013).

Si evitamos abroquelarnos en los estatutos de la verdad y la fidelidad 
y aceptamos a la memoria como rememoración, podremos aceptar la 
construcción de un relato que, como el testimonio literario, establece los hechos 
en el evanescente proceso de la rememoración.

Memoria y derecho: La memoria legitimada por el Estado, como la 
de los juicios públicos por crímenes de lesa humanidad, forma parte de una 
construcción colectiva y va cambiando con los vaivenes de la sociedad. Por 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   74 29/03/2019   11:13:44



75

eso afirma Chiara Forneris que el derecho no tiene una identidad fija, aislada 
de su contexto, y que la memoria sostiene a la ciencia jurídica, siendo su 
papel fundamental la consolidación de principios ligados a un proyecto de 
vida socialmente compartido. Podemos decir que «el acto del juicio es un acto 
simbólico de reparación […] que significa hacer justicia a la memoria» (2011: 
89), noción anticipada por Reyes Mate cuando dijo: «lo que realmente se opone 
a la memoria no es el olvido sino la injusticia» (2003: 154).

Se podría pensar que el respeto que la sociedad le manifiesta al poder 
judicial proviene de su capacidad de determinar cuál es «la verdad», y de su 
autoridad para legitimarla. Sin embargo, para Jerome Bruner los elementos 
que nos llevan a acatar sus decisiones provienen del aura que generan tanto 
su ritual como la palabra arcana propios de su discurso (2013: 70). Como la 
ley cuenta con una fuerte legitimidad arraigada históricamente, debe hacerse 
cargo de la memoria para que el relato del testigo se haga carne en la sociedad. 

En la Argentina el paradigma que acuñó la forma de lidiar con la memoria 
del genocidio es el jurídico, y los juicios por crímenes de esa humanidad que se 
están llevando a cabo hasta la fecha son un punto de inflexión gracias al cual la 
sociedad recupera una trama ética27. Los juicios públicos de 1985 tuvieron como 
prioridad condenar a los responsables máximos del terror: ese fue el primer 
paso (con sus limitaciones) a partir del cual se produjeron avances y retrocesos. 
De todos modos, tal vez debido a que en este país la forma de resolver este tipo 
de traumas siempre pasó por el derecho, se estableció una asociación entre el 
testimonio y dicho ritual (como si la corte fuera el ámbito natural del testigo). 
Lo interesante es que, incluso en este medio, se le da lugar a la rememoración 
subjetiva. A partir de 2003 muchas declaraciones de sobrevivientes, familiares 
o compañeros de militancia de los desaparecidos no tienen tanto que ver con 
lo probatorio sino con la evidencia del padecimiento a largo plazo que muestra 
que hubo un genocidio. Incluso los fiscales incentivan a los testigos, cada vez 
más, a salirse del molde legal, a no pensarse como objetos de prueba. 

27 Estos juicios son históricos en más de un sentido. Ante todo, no se hace cargo un tribunal ad hoc, 
como en el caso de Nuremberg, sino que la Justicia Federal de la Nación asume la responsabilidad 
de juzgar los crímenes de lesa humanidad.

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   75 29/03/2019   11:13:44



76

Yo le pido a los testigos que hagan un relato, no que den su testimonio, 
porque los tribunales son cámaras de ecos, y esas historias llegan a la 
sociedad: así se va reconstruyendo la matriz simbólica que se desgarró. Y la 
palabra del testigo en el juicio, además, tiene una potencia especial porque 
se valida en la sentencia del juez. Por esto es que resulta tan reparador contar 
la propia historia en estos juicios28. 

El aspecto reparatorio del derecho penal, así entendido, es que va 
enhebrando un discurso desde la ley pero teniendo en cuenta las secuelas en la 
subjetividad29. Y esta elaboración se filtra hacia el «afuera», hacia el entramado 
social. El problema de este método es que la difusión de los juicios es limitada 
y, además, resulta minimizada por los medios masivos de (in) comunicación. 
A raíz de una guerra mediática que difunde lo que le interesa (y sobre todo le 
interesa la propaganda corporativa y la ficción presentada como noticia), esa 
crítica a menudo no llega a los oídos de quienes más necesitarían enterarse30. 
Por eso es que lo decisivo –como dice Agamben (2000) – es que el derecho no 
albergue la pretensión de agotar el problema. 

Por otro lado y como venimos sosteniendo, la persistencia y hegemonía 
de una praxis que investiga, determina responsabilidades y castiga (gestos 
indispensables que le dan crédito a la palabra del testigo y garantizan la escucha 
de la sociedad, además de impedir el negacionismo) ha dejado una «marca 

28 Entrevista con Gabriela Sosti, fiscal del juicio ABO (Atlético-Banco-Olimpo), Buenos Aires. 
26/10/2016.

29 A modo de ejemplo, valga lo dicho por el hijo de desaparecido Gerardo Salinas en su carta a la 
Comisión Vesubio y Puente 12: «Todo llega, hasta la justicia»: El 26 de octubre en Argentina se 
dictará sentencia en el primer juicio por el centro de detención clandestino Puente 12, también 
conocido como División Cuatrerismo o Brigada Guëmes. Es el campo de concentración donde mi 
padre y mi tío estuvieron detenidos ilegalmente. Y, también, donde fueron torturados hasta su 
muerte en enero de 1977. La posibilidad del juicio o de una sentencia son para mí del orden de lo 
mágico. Creo que utilicé estas palabras cuando me tocó declarar como testigo en los tribunales de 
Comodoro Py. Nunca pensé que este día llegaría o fuera posible, debido al secretismo e impunidad 
que caracterizó a la última dictadura argentina (1976–1983)». 26/10/2018. 

30 En la Argentina un solo diario, Página 12, publica sistemáticamente reportes sobre estos juicios, 
de modo que gran parte de la población no sabe que se están llevando a cabo de forma masiva y 
pública. En cuanto a los medios de comunicación, hasta diciembre de 2015 los canales estatales se 
ocupaban de difundir asuntos vinculados a la historia del movimiento de resistencia, crímenes de 
lesa humanidad cometidos por la dictadura, etc. (TV Pública y Canal Encuentro). Pero a partir del 
10/12/2015 las restricciones impuestas a estos medios hacen que se limite enormente la información 
sobre temas vinculados a los derechos humanos. 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   76 29/03/2019   11:13:44



77

jurídica [en] la forma de entender todo tipo de testimomio, como orientado 
a denuncias que reclaman el estatus de verdad o, por lo menos, de verdad 
jurídica» (Forcinito, 2012: 134). 

Si bien el movimiento de derechos humanos argentino ha creado un 
activismo simbólico muy variado31, el imaginario social está inmerso en un 
«paradigma punitivo» –como lo llama Kaufman– que judicializa la política al 
extremo. Mutatis mutandis, sin este paradigma no se hubieran llevado a cabo 
estos juicios históricos, sin precedentes, que instalan una profunda crítica a 
los grupos sociales y a las instituciones que posibilitaron el macabro plan, 
como revela esta nota:

Era el comienzo del segundo Juicio ESMA. Alfredo Astiz se sentó en los 
últimos asientos reservados para los represores con un libro que colocó 
sobre sus piernas. Cuando terminó la Audiencia se dio vuelta y apoyó el 
título del libro sobre el vidrio que separa a la sala AMIA , [donde se ubican 
sobrevivientes, militantes por los derechos humanos, sus familiares y 
amigos] Volver a matar. Así recuerda Adolfo ese momento. Volver a matar. 
Y el odio en la mirada de Astiz. El juicio duró un poco más de dos años. 
Estuve en Comodoro Py el día en que Astiz, como todos los represores, 
tenía la posibilidad de hacer su declaración. Dijo todo lo que quería, habló 
sobre la ilegitimidad del juicio, la ilegal Fiscalía, la ilegítima querella. Y 
siguió hablando, mucho tiempo. Vestido con traje, corbata, camisa celeste, 
impecable. Y rubio. Las familias y amigos de los marinos se ubicaban en la 
parte superior de la Sala AMIA y los que íbamos por la querella en la parte 
de abajo a la altura del Tribunal. Volviendo a Astiz, en algunos momentos 
cambiaba el tono. Entonces decía cosas así: Nuestros amigos y familiares son 
gente feliz, que educan a sus hijos con felicidad, en cambio, mirando para 
donde estábamos nosotros, dijo, los parientes que están atrás de los vidrios 
tienen rostros crispados, infelices. Otras palabras que usó: colonialismo 
judicial, terrorismo judicial, falsos testigos, estado autoritario, festival de 
persecuciones, para terminar exigiendo que se respete la Constitución 
Nacional. Este juicio, dijo, no es justicia, es linchamiento. Pero dos frases 
de Astiz merecen recordarse: «No somos delincuentes comunes…perdón, 
no somos delincuentes», y un rato más tarde: «No hemos delinquido 
desde hace 30 años». Para terminar entregando al Presidente del Tribunal 

31 Ver «Intervenciones urbanas versus terrorismo de Estado en la Argentina» de Strejilevich (2016).

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   77 29/03/2019   11:13:44



78

un ejemplar de la Constitución Nacional. Otro de los represores, el Tigre 
Acosta, en su declaración final en 2011, dijo entre otras cosas que si era 
necesario volvería a hacer todo lo que hizo. No necesito decir que no hubo 
arrepentimiento. (Bruzzi, 14/5/2017)

Memoria e historia: La memoria es una labor colectiva: nadie recuerda 
solo sino en un medio social donde, como anticipara Eric Hobsbawm y 
sostiene Arfuch (2013), nada es irrelevante: importan tanto la construcción de 
lugares de memoria como las políticas de Estado, tanto la producción fílmica, 
visual y teatral como la ficcional, tanto las intervenciones urbanas como 
los juicios. No de manera aislada sino en una relación que no tiene que ser 
pacífica. Arfuch subraya la tensión existente entre estos modos de abordaje: 
cada práctica involucra posturas éticas y estéticas, riesgos de cristalización 
y banalización y, por ende, la necesidad de una atención crítica constante. 
La relación más disputada es la de historia y memoria (hay historiadores 
que rechazan o aprueban la inclusión de la memoria en su relato y otros 
que –como Ricoeur–consideran que la memoria tiene un «estatuto matricial» 
(Traverso, 2011: 21). El argumento, tal como lo resume el intelectual italiano, 
es que la historia es una puesta en relato, en función de las reglas de un 
oficio, o arte, o «ciencia», que intenta responder a cuestiones que la memoria 
suscita, de modo que «la historia nace de la memoria y luego se libera, al 
poner el pasado a distancia». La paradoja es que, al final de este proceso, la 
historia hace de la memoria «uno de sus campos de investigación» (2011: 21), 
olvidando que la historia es una dimensión de la memoria. No voy a seguir 
este debate pero sí subrayar estas frases de Traverso: «la temporalidad de la 
memoria tiende a cuestionar el continum de la historia» y «la memoria de 
los oprimidos protesta contra el tiempo lineal de la historia» (2011: 43). 

¿Podríamos afirmar que la disciplina histórica tampoco puede 
atribuirse la verdad de sus hallazgos, ya que el factor subjetivo está siempre 
involucrado? Sabemos que una representación del pasado transparente es 
imposible y que no se puede hacer hablar a los hechos tal como realmente 
sucedieron. Pero esto no agota el debate. 

Hayden White pone el acento en las estrategias de todo relato, y 
muestra cómo el histórico oculta el punto de vista del historiador. El efecto 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   78 29/03/2019   11:13:44



79

de objetividad está dado por un narrador en tercera persona que habla en 
pretérito y que parece ajeno a los acontecimientos descriptos, con lo cual 
el lector asume que la historia habla por sí misma, sin intermediarios. No 
obstante, como el plot siempre estructura los hechos, la verdad presupone 
un grado de ficcionalización. De modo que un tipo de relato que nos resulta 
familiar desde el siglo XIX y que consideramos no viciado de subjetividad usa 
estrategias literarias: invención de comienzos, desarrollos y finales, creación 
de tramas y de héroes. Y sobre todo:  la historia también se cuenta mediante 
formas narrativas: comedia, tragedia, épica, etc. (que pueden incluso convivir 
en un mismo texto). La diferencia radica en el código de lectura propuesto 
por cada texto: en su presentación como novela, historia, autobiografía o 
–agrego– testimonio (1988).

Pero el historiador italiano Carlo Ginzburg nos alerta sobre el dilema 
moral que plantea esta mirada narrativa sobre la historia en nuestro mundo 
post Shoá: tomarlo al pie de la letra puede llevar a aceptar tanto las teorías 
que afirman que hubo un genocidio como las que lo niegan, ya que no habría 
razones para preferir una forma de escritura de la historia sobre otra. En otras 
palabras, si se privilegia el momento de la construcción de sentido sobre el 
de la realidad de la masacre, ambas interpretaciones se vuelven igualmente 
válidas. 

El testigo no puede admitir este relativismo: su testimonio tiene sentido 
en tanto el crimen, cometido con voluntad de olvido, se reconozca como 
perpetrado. Y sabe, al mismo tiempo, que la memoria es frágil y subjetiva, 
y que la trama no es sino una transposición de lo acontecido al y desde el 
presente. Situado en esta tensión, le preocupa que su escritura no se tome 
exclusivamente como hecho artístico, aunque considere que solo a través 
del arte puede dar con el lenguaje y el tono afín a la dimensión de lo vivido. 
Su creación habita y resuelve, en cada caso, el espacio liminal entre historia 
y memoria. 

Memoria y olvido: En su libro Memoria, duelo y narración (2004), 
Roland Spiller sostiene que la escritura es medio y metáfora de la memoria 
y debe aceptar su cuota de olvido, sin la cual el sujeto se convierte en Funes 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   79 29/03/2019   11:13:44



80

el memorioso, ese personaje borgeano cuya capacidad de recordarlo todo le 
impide pensar. Pero el crítico alemán puntualiza que la borradura genocida 
nada tiene que ver con el olvido constitutivo de toda memoria, y que cuando 
el poeta Juan Gelman sentencia: «hay que olvidar el olvido» se refiere al 
totalitario, al que se impone como absoluto: un proyecto imposible que deja 
secuelas imborrables.

La película Shoá, de Claude Lanzmann, se abre interpelando al testigo 
con un «recuerda, recuerda». La palabra recuerda es, en este caso, un incentivo 
para recuperar el íntimo vínculo con una pérdida irrecuperable que puede 
haberse tornado inconsciente. La memoria deviene así rememoración: «el 
esfuerzo de rememorar lo olvidado implica un esfuerzo deliberado de la 
mente, es una suerte de profundización o búsqueda voluntaria entre los 
contenidos del alma […] es una especie de investigación» (Rossi, 2003: 21). 
Esta es la labor anamnética en la que se basa el testimonio, como venimos 
argumentando.

[Para Rossi] habría algo así como una ética de la memoria […] Evitar que el 
vasto continente del pasado se esfume, evitar el olvido de la memoria: no 
habría quizá una tarea más urgente en la época que ha hecho de la historia 
un interminable montón de ruinas. (Radar libros, Página 12, 1/2/ 2004)

Evitar el olvido de la memoria: una tarea indispensable que se propone 
la escritura testimonial. La memoria del horror tiene que abrirse paso en 
un terreno donde reina la incertidumbre (porque el método de exterminio 
borra las huellas, porque muchos detenidos atravesaron su experiencia a 
ciegas). La memoria del testimonio, con su desorientación, su incerteza y sus 
limitaciones, es la «construcción de la presencia de lo ausente» (Feierstein, 
2012: 94), para que la destrucción no acarree la desaparición simbólica. Y 
para sostener lo simbólico, nada mejor que la literatura:

La escritura y los escritores son los únicos capaces de mantener vivo 
el recuerdo de la muerte. Si no se apoderan ellos de la memoria de los 
campos de concentración, si no la hacen revivir y sobrevivir mediante 
su imaginación creadora, se apagará con los últimos testigos, dejará 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   80 29/03/2019   11:13:44



81

de ser un recuerdo en carne y hueso de la experiencia de la muerte. 
(Semprún, «Lo que sé», Página 12, 12/6/ 2011)

Posmemoria: Este término –acuñado a partir de la producción 
audiovisual y del concepto de trauma que cobra forma, en el campo de 
Estudios de la memoria – designa la memoria de quienes, aunque no hayan 
vivido de cerca los acontecimientos traumáticos, sienten sus efectos. En 
nuestra región, alude a la memoria de hijas e hijos de desaparecidos, saunque 
ellos hayan sido víctimas directas del terrorismo de Estado. María Belén 
Ciancio (2013) rechaza, por este motivo, la aplicación en la Argentina del 
concepto creado por Marianne Hirsch en Family Frames, Photography and 
Postmemory (1997) en relación a la condición de los hijos del exterminio 
europeo, muchos de ellos nacidos o criados en la diáspora32, «puesto que 
estamos ante un trauma real del sujeto y no heredado a través de la lógica 
intergeneracional del dolor» (Ciancio, 2013: 6).

La investigadora tiene también en cuenta que muchos de los hijos 
«recuperados», aun cuando no tengan noción de sus identidades robadas, 
participan en la búsqueda de verdad y justicia que circula en los medios y en 
el discurso cotidiano. Si bien hay diferencias de perspectiva, a veces siderales, 
entre: los hijos que fueron apropiados y luego recuperaron su identidad 
y en lugar de, aquellos que crecieron con sus familias de origen; los que 
permanecieron en su país y los que partieron al exilio, y entre todos ellos y los 
que siguen desconociendo su identidad, la mayor parte sufrió en carne propia 
las prácticas genocidas (en tanto testigos directos de secuestros o porque 
nacieron en cautiverio). Es decir que esta generación no fue distanciada del 
acontecimiento sino que padeció sus consecuencias desde la convivencia y la 
cercanía. Si bien los escasos soportes materiales que dejaron los padres (fotos, 

32 Marianne Hirsch propuso esta noción tras analizar la obra de Art Spiegelman –novela visual en la 
que el autor aparece entrevistando a su padre, sobreviviente del holocausto (Maus, 1991)– y la de 
W. G. Sebald, Austerlitz (2001), situada en los sesenta y basada en la imagen que le queda grabada 
al narrador desde la infancia. Se trata de un niño en la estación de trenes donde se congregaban los 
que podían huir a tiempo del desastre. Antwerp, el protagonista y compañero de viaje de Sebald, 
había llegado de Checoslovaquia a Inglaterra en uno de esos transportes. Vera, amiga de sus padres, 
le muestra en Praga una foto de su madre encontrada en archivos: la fotografía le ayuda a rememorar 
y a acercarse al acontecimiento que le marcó la vida al alejarlo de familia, lengua y recuerdos. 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   81 29/03/2019   11:13:44



82

cartas) fueron atesorados por estas hijas e hijos y se transformaron en el lazo 
concreto que los une a ellos, no jugaron el mismo papel en la transmisión que 
para los hijos de víctimas de la Shoá, muchos de los cuales vivían en diferentes 
países que los padres. Es en este caso en que dichas imágenes generaban «la 
ilusión de acceder al evento mismo» (Ciancio, 2013: 7). 

Si bien coincido con Ciancio, también considero que la aparición de 
ciertos términos responde a la necesidad de nombrar fenómenos nuevos, 
y prefiero tenerlos en cuenta a descartarlos. Lo cierto es que el lugar de 
enunciación de las hijas y los hijos de desaparecidos tiene, indefectiblemente, 
una impronta post. El nombre de la organización así lo indica: ellas y ellos 
son la posteridad de una generación mutilada y su memoria, por esto mismo, 
genera desafíos particulares. El post de posmemoria indica que un vínculo 
herido los une a y separa de los progenitores, en relación a los cuales tienen 
que definirse. Su imaginario es otro.

En la región del Cono Sur esta generación crea un universo visual 
propio para elaborar su identidad. El género documental, el cine de ficción, la 
fotografía y las novelas son registros en que estos jóvenes a menudo investigan 
y crean su propia historia desde su lugar, a la vez subjetivo y político. Liliana 
Feierstein sugiere que dicho relato identitario no sería «una autobiografía 
narrada como recuento de una vida sino como forma de empezar a vivir». 
(op. cit., 2012b en Ciancio: 6). 

Los estudios críticos sobre esta narrativa coindicen en destacar como 
rasgos de este corpus: 

la hibridez genérica de estos textos (que cruzan el formato del testimonio 
con la autoficción o con el registro fantástico y combinan la referencialidad 
con la autorreferencialidad) y [en] los dispositivos de distanciamiento 
que proliferan en ellos, como la perspectiva infantil, el humor negro o 
la ironía. También se refieren a este vaivén entre acercamiento afectivo 
y distanciamiento crítico, esta dialéctica de dinámicas aparentemente 
contrarias […] que nunca se detiene y que excluye la clausura. (Logie y 
Willem, 2018) 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   82 29/03/2019   11:13:44



83

Lo que El lugar del testigo sostiene es que las «escrituras del umbral» 
(Forcinito dixit) surgidas de la memoria de los campos hacen gala de muchas 
de estas características, y que la diferencia entre una y otra narrativas radica 
en el imaginario y en los distintos lugares de enunciación. Para la crítica 
actual  la hibridez sería la innovación de esta nueva narrativa que, a diferencia 
de la escritura testimonial anterior, recurre al humor, a la fragmentación, 
a estrategias de no clausura, etc. Como veremos en los textos desplegados 
en este estudio, que abunda en citas con el fin de acercar la lectura de 
textos que no parecen tenerse en cuenta, insisto en que no corresponde 
diferenciar un corpus de otro en base a los rasgos mencionados, porque 
dichos registros están presentes en obras de ambas generaciones (excepto 
el registro fantástico). Lo que cabe afirmar es que, en la impronta artística 
de los H.I.J.O.S, hacen eclosión estrategias narrativas que venía plasmando 
la generación previa y que cobran una nueva significación por el hecho de 
darle cuerpo a otro ethos.

Razón: La filosofía contemporánea se inicia con la crítica a la 
modernidad y al tipo de razón que la acompaña. En La imposible voz. Memoria 
y representación de los campos de concentración en Chile: la posición del 
testigo, Jaume Peris Blanes (2005) nos recuerda que Heidegger funda este 
itinerario, al concebir la modernidad como «un espacio objetivable en el 
que todo lo existente […] se halla disponible para un sujeto [y en el cual] la 
ciencia como investigación es una forma imprescindible de este instalarse a 
sí mismo en el mundo» (2005: 32–33).

Hannah Arendt detecta que el tipo de dominio que ejerce la revolución 
industrial (soporte del proyecto económico y social moderno europeo, que 
va de la mano del desarrollo científico) se vincula íntimamente a la dinámica 
de los campos. Ahí la dominación es total «no solo en sentido político de la 
total sumisión de los individuos a las regulaciones estatales, sino también 
en el sentido ontológico de una puesta en disponiblidad de la totalidad de 
sus funciones vitales» (2005: 35). La razón instrumental capitalista, en su 
peculiar búsqueda de orden –no un orden basado en la responsabilidad 
colectiva, ni en la autonomía, ni en la libertad– conduce a su degradación. 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   83 29/03/2019   11:13:44



84

El exterminio sistemático de seres humanos no hubiera sido viable sin 
el complejo científico-industrial que posibilita la división del trabajo y 
su subproducto, una lógica fragmentada que favorece la disolución de la 
responsabilidad (Idem, 2001: 53). Es decir que las «fábricas de muerte» son 
la otra cara de la biopolítica. En esta línea, Zigmunt Bauman (2001) muestra 
cómo el exterminio en masa se vuelve posible cuando el sistema de división 
del trabajo es tal que nadie es responsable de la totalidad del proceso. En 
otras palabras, las «matanzas administrativas» alivian el sentimiento de 
responsabilidad, al decir de Arendt. 

Es a partir de esta fragmentación y disolución de la responsabilidad que 
la burocratización posibilita la desconexión entre la gestión racional 
y el cuestionamiento ético o –en la crítica de Adorno–, entre la razón 
instrumental y la razón crítica. (Idem, 2005: 44-5)

Auschwitz no es una locura de trasnochados sino un hijo de la razón 
instrumental: en este punto el Mal se administra como fábrica. Theodor 
Adorno y Max Horkheimer, en su Dialéctica de la Ilustración (1944), exponen 
con claridad el punto en el que la razón habilita el genocidio:

…la posibilidad del nazismo debe inscribirse en la escisión, en el corazón 
mismo del proyecto ilustrado, de la razón crítica y la razón instrumental. 
En el momento en que la primera abdica de su potencial emancipatorio, 
la segunda se ve abocada a proyectos de dominación. (Idem, 2005: 37).

Estos pensadores detectan que los horrores del siglo XX son producto 
del antagonismo inmanente a la razón que se manifiesta cuando esta abdica 
de su potencial emancipatorio (o de la razón crítica). El problema no radica, 
por lo tanto, en la razón, sino en la práctica de una razón que clarifica para 
archivar, cerrar el caso, concluir. La razón instrumental. Por eso Foucault 
reniega de ella: «El hombre ha muerto», declara para sellar el fin de una 
razón que creó monstruos. Pero no hay que confundir este fin con el cese 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   84 29/03/2019   11:13:44



85

de toda razón. Frente a los desafíos que plantea nuestra época, el pensador 
Žižek declara: «hoy más que nunca deberíamos ser racionalistas hasta el 
final» (2014)33. La razón que sostiene el testimonio es la razón anamnética, 
la que rememora, la que se involucra en su praxis, la que no se distancia para 
observar desde fuera, la que apuesta a la subjetividad. Se trata de un logos 
con memoria, al decir de Reyes Mate (2003). 

Recepción y escucha: La idea de que sin escucha no hay testimonio 
se remonta a la investigación realizada en los noventa por los psicoanalistas 
Shoshana Felman y Dori Laub con sobrevivientes de la Shoá. Laub, también 
sobreviviente, insiste en la imprescindible escucha del testimonio que 
«sostenga su decir y la singularidad de su experiencia». Liliana Feierstein, en 
esta línea de pensamiento, explica que el testimonio es un «acto dialógico y 
una apelación a la responsabilidad; el dar testimonio sería así lo que sucede 
entre estas personas» [y] «no es posible sin alguien que esté dispuesto a 
escuchar». Es esencial que la sociedad no abandone a quienes cargan con estas 
historias, que no les dejen la total responsabilidad moral de ser los custodios 
de la memoria del horror. En este sentido «la lectura/escucha del testimonio 
sería un gesto, o más precisamente, una política de hospitalidad»34 (Feierstein, 
2012: 124–127). La escucha es un compromiso ético que alivia el dolor y 
posibilita la elaboración de la memoria, que se procesa conviviendo con lo 
sucedido en intercambio con el entorno, con la sociedad (2012: 126-129). 

Sin embargo perdura la dificultad en la recepción del testimonio de los 
campos, tal como revela esta escena de la novela Sin destino:

Simplemente no podía entender por qué no podía meterles esto en la 
cabeza […] ahora no me basta con asumir que todo fue un error, una 
aberración, algún tipo de accidente o que, de alguna manera, jamás 
sucedió. Podía ver, podía ver claramente que no me entendían y que no 
les gustaban mis palabras, que algunas hasta les molestaban […] 

33 El filósofo llama la atención sobre los peligros del subjetivismo actual, que deriva en nihilismo. 
Slavoj Žižek, «Can We Still Be Hegelians?» (¿Podemos ser todavía hegelianos?, 2014).

34 Término que recoge Feierstein de Emmanuel Lévinas y que Derrida incorpora al decir que solo cabe 
la hospitalidad frente al extraño. 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   85 29/03/2019   11:13:44



86

Y le oí decir: «Déjalo hablar, ¿no ves que solo quiere hablar?».

Y hablé, posiblemente en vano y posiblemente sin mucha claridad. De 
todos modos, traté de transmitirles algo: –Nunca podremos empezar una 
nueva vida […] ¿Quieren que todo este horror y que todos mis pasos previos 
pierdan completamente su sentido? (Kertész, 1992: 188–189) 

Y esta dificultad va de la mano de la resistencia, ya percibida por 
Philippe Mesnard, a leer el testimonio como texto literario.

…los textos de testimonio no son recibidos, al menos en la primera fase 
de su recepción, como textos que contienen, aunque sea potencialmente, 
una dimensión literaria. Esto lleva a veces a reducir el testimonio a la 
información que supuestamente ofrece y, en el mejor de los casos, a 
aceptar que esa información pasa a través de la subjetividad del autor y, 
otras veces, a encontrar en él solo una fuente de emoción. Se espera así de 
los textos testimoniales que sean documentos que nos informen sobre lo 
que fueron los campos o el genocidio (y de acuerdo con eso, se los puede 
convertir en monumentos), o bien que bloqueen el juicio del lector para 
sumergirlo en una experiencia de extrema violencia de la que no puede 
salir. O la semejanza, o la ceguera. (2010: 434–35) 

Retórica: En el testimonio conviven, según Kimberly A. Nance, 
distintos tipos de técnicas retóricas: 

1. La forense, que presenta una suerte de juicio contra los perpetradores 
en formato texto, al emplear la organización, estilo, contenido y léxico 
propios del medio legal. 

2. La epideíctica, una técnica cuasi religiosa que testimonia el poder de 
la fe política en situaciones límite de guerra, prisión y tortura. 

3. La deliberativa, que consiste en propuestas decididamente anti-heroicas 
y anti-hagiográficas que estimulan la reflexión. Estas tres formas parecen 
haber coexistido o haberse confrontado desde los orígnes del testimonio, 
y lo siguen haciendo. (2006: 46–47)

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   86 29/03/2019   11:13:44



87

En el modelo forense la función de la palabra del testigo parece evidente: 
determinar cuál es la verdad y contarla, denunciando el ocultamiento previo 
de los hechos. Pero pensar que la función del testimonio es la de sustituir 
historias falsas por verdaderas resulta simplista. Esa es la lógica de un 
tribunal, que enfrenta dos términos antagónicos para emitir su condena, 
como ya hemos dicho.

El testimonio, sobre todo el deliberativo, es un proyecto a futuro 
(para Ricoeur, Dorfman y Nance), una narración que aspira a transmitirle al 
lector un compromiso ético que es también político. Al testigo no le resulta 
indiferente si ese lector cierra el libro y se olvida del asunto o si se siente 
impulsado a comprometerse en una acción destinada al cambio. Este tipo de 
relato, de una u otra manera, aspira a dejar una impronta. Es una intervención, 
una acción performativa. Una creación del lenguaje que sabe que decir es 
actuar. Partnoy destaca este aspecto, resignificando la noción de pacto:

Para nosotros [sobrevivientes del terrorismo de Estado], recordar y 
contar puede ser inútil si no ayuda a detener la violencia, poner fin a la 
impunidad y proteger la dignidad de las víctimas. Por lo tanto, nuestros 
textos testimoniales no se basan en los que Philippe Lejeune llamó pacto 
autobiográfico, sino en un pacto de solidaridad. (2009: 17)

Los lectores están más habituados a los testimonios formulados desde 
la metáfora judicial: los que se constituyen como arengas contra el poder y los 
de quienes procuran seguir sosteniendo la versión heroica de la historia. Pero 
son los deliberativos o críticos los que, al problematizar sus presupuestos y 
negarse a los esquematismos, generan mayor impacto simbólico. 

Sobreviviente: En el documental ESMA: El día del juicio (2013) la 
periodista Magdalena Ruiz Guiñazú dice que los que salieron vivos de los 
campos tienen la sensación, a veces, no de haber sobrevivido sino de haber 
resucitado, con lo cual retoma palabras dichas por Semprún. Kaufman (2010) 
también define al sobreviviente por su vínculo con los muertos: 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   87 29/03/2019   11:13:44



88

El exterminio no produce solamente muertos y desaparecidos, produce 
sobrevivientes. El sobreviviente, más allá de la satisfacción de no ser él 
mismo el muerto, sabe que su supervivencia le depara un vínculo con los 
muertos. […]. También ese vínculo es el que despoja al superviviente de 
la suscitación de violencia o venganza, [y] lo lleva a su vez, a través del 
testimonio y la búsqueda de justicia, a restaurar el lazo social tal como 
fue vulnerado por el exterminador. (2012: 20)

En otras palabras, el proyecto exterminador, al fracasar en su intento 
de aislar a la víctima de la humanidad, produce el efecto contrario: consolida 
–en el sobreviviente– esa unión (2012: 15). El corolario es que: 

El crimen contra la humanidad confiere al sobreviviente una cualidad 
transpersonal [que] lo une con todos los seres humanos en tanto había 
sido separado de ellos por el acto de exterminio (2012: 14–16).

Terror y horror: Los testimonios se refieren al terrorismo de Estado y 
al horror vivido, de modo que es importante indicar la diferencia entre ambos 
términos. Como bien indica Ileana Rodríguez:

la diferencia entre terror y horror reside en un desplazamiento de la 
mirada: si desde el poder, terror; si desde la víctima, horror. Se trata de 
dejar de ver el mundo desde el guerrero y empezar a verlo desde el inerme... 
(subrayado mío, 11/2018).

Basándose en lo dicho por Adriana Cavarero35 la crítica nicaragüense 
puntualiza que terror comparte la raíz ter (temblar) con temo o treo (miedo) 
ya que, a nivel físico, hace temblar el cuerpo y, a nivel psíquico, lo petrifica. 
Por otro lado, 

el término horror deriva del latín horreo que, como phrisso, en griego, 
significa poner los pelos de punta: Treo, pheugo y fhobos son la imagen 
de un orden que se rompe –terremoto, trastorno, multitud en estampida, 

35 Citado por Rodríguez: Adriana Cavarero. Horrorismo. Nombrando la violencia contemporánea. 
México: Anthropos y Universidad Autónoma Metropolitana. Unidad Iztapalapa: 2009.

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   88 29/03/2019   11:13:44



89

pánico que se trasmite cuerpo a cuerpo, en una adyacencia de carne 
trémula ante la densidad e intensidad de la amenaza. (Idem) 

El testimonio cuenta el horror padecido, que es el terror desde «la 
mirada del inerme».

Teoría del afecto: El énfasis en la afectividad como modo de 
elaboración se ha desarrollado significativamente en estos tiempos y son 
las mujeres las que, en nuestra región, le prestan más oído. Silvia Tandeciarz 
(2017), por ejemplo, al estudiar el vínculo ente arte y memoria en la 
Argentina, sostiene (parafraseando a Mieke Bal) que el «aura emocional» 
es la base de un amplio espectro de intervenciones culturales y artísticas 
que operan en el campo social, haciendo que las iniciativas memoriales se 
vuelvan memorables. Esta crítica observa, con Jill Bennet,36 que el proceso 
de armar y consumir imágenes desata o escenifica la experiencia afectiva. 
Para Bennet el arte visual, al plasmar el dolor de la memoria en un registro 
sensorial, transforma el tradicional «pensar la verdad» en «ver la verdad». No 
se trataría de una verdad a demostrar, sino de una verdad que irrumpe en el 
cuerpo del espectador o lector. Yo la llamaría convicción. Tandeciarz también 
nos remite a la teoría de Teresa Brennan, para quien los afectos son juicios 
o actitudes cuyos efectos fisiológicos, al ser presentados adecuadamente, 
pueden ser sentidos y asumidos por el otro. Basándose en la definición de 
Deleuze, para quien el arte es la capacidad de sostener la sensación más que 
de comunicar sentido, Tandeciarz encara una lectura de sitios de memoria 
espaciales, visuales y literarios catalizadores de «transacciones afectivas» 
que estimularían «un compromiso conceptual». Extiendo su propuesta a la 
escritura testimonial, es decir, al relato del horror que lleva a cabo el testigo 
desde una fragilidad que afecta al lector, que «lo toca». El relato con-mueve. 
Es, ante todo, una interpelación afectiva y el afecto es un juicio que genera 
adhesión, como también sostiene Vladimir Safatle. 

36 Citado por Tandeciarz: Jill Bennet, «The aesthetics of Sense–memory: Theorising Trauma through 
the Visual Arts», in Susannah Radstone & Katharine Hodgkin (eds.), Memory Cultures: Memory, 
Subjectivity, And Recognition. Transaction Publishers (2005).

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   89 29/03/2019   11:13:45



90

Testimonio: Si la tarea del cautivo es sobrevivir, la del sobreviviente es 
testimoniar. Tanto dentro como fuera del campo, como decía Frankl, «los más 
aptos para la supervivencia eran aquellos que sabían que les esperaba una 
tarea para realizar» (1986: 204). Esa tarea –el ampliar «la lista de nombres del 
sufrimiento humano» (Segato dixit)– vincula al sobreviviente, como dijimos, 
con los muertos y con la humanidad. 

La importancia del testimonio tras «la solución final» –nos dice 
Kaufman– reside en lo inédito del acontecimiento y en la carencia de relatos 
previos que la describan (porque la solución final es siempre novedosa y 
porque su plan es borrar las huellas). Por eso mismo: «Sin el testimonio, las 
descripciones de los sucesos no podrían tener lugar como tales» (2011: 241).

Una vez planteada su necesidad más perentoria, veamos en qué 
consiste el testimonio, con qué estrategias se construye y qué capacidad le 
atribuyen distintos autores.

 Según Reyes Mate se trata de «una voz en primera persona que nos 
habla en nombre de la tercera persona» (2003: 172). Este acto implica una 
dualidad esencial: por un lado aspira a ser legitimado –de ahí el imperativo 
«creedme, y si no, preguntadle a algún otro»– y, por otro lado, le pone voz a lo 
que no tiene voz. Por último, como indica Levi, el testimonio del sobreviviente 
responde a un impulso que, cuando se presenta, irrumpe: «La necesidad de 
contarle nuestra historia “al resto”, de hacer que “el resto” participe en ella, se 
nos ha presentado, antes y después de nuestra liberación, como un impulso 
inmediato y violento» (1961: 6). 

John Beverley –estudioso de esta narrativa en América Central– 
considera que este relato no les da prioridad a los procedimientos literarios, 
sino que los incorpora a modo de herramientas necesarias para la producción 
de su objeto. Por eso lo define como una autobiografía popular donde el yo 
funciona a la manera de un dispositivo lingüístico (shifter) que puede ser 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   90 29/03/2019   11:13:45



91

asumido por cualquiera (en lugar de centrarse en un yo autónomo que destaca 
la singularidad de su experiencia)37. 

Frederic Jameson, en cambio, lo llama contra-autobiografía:

[Esta nueva forma de] anonimato de la contra-autobiografía que es, 
entre otras cosas, el testimonio, no es la pérdida de un nombre sino, 
paradójicamente, la multiplicación de nombres propios [. . .] la asociación 
de un individuo con una pluralidad de otros nombres y de individuos 
concretos. (1981: 129)

Al enunciar fragmentos de una memoria colectiva silenciada el 
testimonio crea un espacio en el que se quiebra la relación autor/lector 
fundada en la idealización del primero en tanto figura creadora o «héroe 
cultural» (Franco, 1981: 129–310). Al decir de Doris Sommers el autor es, más 
bien, un sujeto plural. Beverley también ve al testimonio como una práctica 
narrativa que evoca una polifonía de voces: aunque en la portada de los libros 
aparezcan el testigo y/o el reportero, el relato siempre se hace en nombre de 
los miles que no pueden contar lo sufrido. Finalmente, la autoría coral trae 
aparejada una democratización de la escritura, ya que a menudo no narra el 
profesional sino quien tiene necesidad de hacerlo. 

Tras el genocidio testimoniar es, también, comprometer el propio 
relato ante los otros: hacerse responsable –por la palabra– de la historia o 
de la verdad de un acontecimiento que excede lo personal, cuya validez y 
consecuencias afectan a otros (Shoshana Felman, 1992). Este acontecimiento 
es de tal envergadura que resulta difícil abordarlo: el testigo rompe el silencio, 
habla aun cuando otros quieran acallarlo. Lo perdido puede no encontrar 
palabras, es cierto, pero […] la palabra del testigo es afirmación de esa pérdida 
(citado por Jinkis, 2011)38. 

37 Estas ideas surgen de los textos que los investigadores de Estudios Subalternos tomaron como 
paradigmas del testimonio, como Me llamo Rigoberta Menchú y así nació mi conciencia, donde la 
testigo maya-quiché le cuenta su vida a una mediadora (miembro de la ciudad letrada occidental), 
quien escribe el testimonio, haciendo de puente entre una cultura y la otra.

38 De Émile Benveniste. Le vocabulaire des institutions indo-européennes, Paris, Minuit, 1969, Tomo 
2 (276–277).

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   91 29/03/2019   11:13:45



92

Por último, si hay testigos resulta imposible la negación de lo acaecido. 
Jinkis, psicoanalista argentino, ilustra este punto con un fragmento de Plauto 
en el que un personaje dice: «Nunc mihi licet quidvis loqui: nemo hic adest 
superstes» («Ahora tengo derecho a decir lo que quiera, no hay testigo, soy 
libre de hablar»). 

El testimonio también se interpreta como una intervención ética y 
política que recurre a la estética para potenciar su sentido. Como un intento 
de apropiarse de lo vivido y ponerlo a disposición para que la sociedad se 
haga cargo de su historia. Como una «donación» que necesita ser aceptada 
para funcionar como tal39. 

Algunos críticos entienden que esta práctica escritural construye un 
«discurso transgenérico», es decir que no funciona como género sino que 
devora a todos40. Justamente porque involucra la subjetividad, lo importante 
es respetar sus formas de atenuación, que incluyen blancos y silencios, 
pausas y suspensiones, separación entre expresión, experiencia y realidad. 
Pretender hacerle decir todo a un testimonio, reducirlo al contenido, es 
alterarlo sustancialmente. (Mesnard, 2011)

La mirada sobre el sentido y los límites del testimonio va cambiando a 
lo largo del tiempo. Sobre todo en nuestra región y en relación a su estatuto 
de verdad, hay un evidente giro en la interpretación de su papel, que resume 
Reati en pocos trazos:

…la palabra testimonio se popularizó a partir de los años sesenta, pero ha 
ido cambiando con el tiempo […] [S]e asumía que el testimonio era la voz 
verdadera de un testigo que, porque había sido víctima de una injusticia, 
está validado para hablar con un estatuto de verdad que quien no lo ha 
vivido no lo tiene. Este es el concepto, la idea original del testimonio. Creo 
que ahora hay más conciencia de que todo testimonio es una ficción, lo 
cual no significa que sea menos válido o verídico: es otro tipo de verdad. 

39 La idea proviene de un comentario de Emilia Perassi sobre un aspecto etimológico estudiado por 
Roberto Espósito que nos acerca a este matiz del testimonio: el que se centra en el sufijo munus 
(vinculado a comunitas). «La noción de munus, antitética a donus, está vinculada a donación, una 
donación que se ofrece y se recibe».

40 Esta referencia alude a un término acuñado por Carolina Pizarro, crítica chilena que considera al 
testimonio un «género omnívoro».

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   92 29/03/2019   11:13:45



93

Se ha expandido el concepto de testimonio en el sentido de entender que 
todo es una construcción retórica y verbal, que todo es una interpretación 
de los hechos. Ningún testigo recuerda exactamente lo que le ocurrió, sino 

lo que ha ido reconstruyendo en su memoria. (2017: 204)

Tortura: Este vocablo proviene del latín y alude a retorcimiento, torsión. 
Este origen marca su diferencia cualitativa en relación a puniciones anteriores 
ya que «se proyecta sobre el cuerpo con el fin de que éste se deshaga, se 
retuerza, se aleje del cuerpo que antes era». (Iñaqui Rivera Beiras, prólogo 
de Ignacio Mendiola, 2014: 14–24) 

Esta forma de dominación, que aspira a ser absoluta, consiste en 
infligir dolor sin límite de tiempo ni de intensidad. La víctima solo puede 
centrar la atención en el dolor padecido, con lo cual todo otro contenido de 
la conciencia parece no tener cabida. El dolor físico llevado a su extremo 
atraviesa esa frontera de la intimidad que habitualmente le permite al ser 
humano establecer una distancia entre sí mismo y el mundo. Penetra el 
cuerpo, lo invade y lo arroja a 

… la desnudez solitaria en la que todo es posible, la negación radical de los 
hábitats y hábitos que posibilitan la subjetividad, el despojo violento de 
la habitualidad […] que sustenta al sujeto, la imposición de una irrestricta 
negación de la vida que aquí será leída como una captura de la subjetividad 
compelida a habitar lo inhabitable… (Mendiola, 2014: 25)

En esta situación el torturado está al mismo tiempo aislado y totalmente 
expuesto, a disposición del verdugo: 

Cuerpos enfrentados y confrontados de modo desequilibrado para obtener 
la confesión del prisionero. Para conseguir, mediante el arrasamiento de 
la biología, la verdad escondida en estos cuerpos […] La confesión no 
es más que un síntoma de la pulverización de [la] identidad [del sujeto 
capturado]. (Eltit, 1996: 108)

Elaine Scarry (1985), cuyos estudios sobre el tema son canónicos, 
detectó en la tortura la capacidad de destruir el lenguaje. El dolor llega a 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   93 29/03/2019   11:13:45



94

disolver la palabra: la voz humana deviene queja y alarido, y finalmente 
colapsa en el silencio. El dolor, en su negatividad, llega a enajenar al torturado 
de su propio cuerpo y de su propia voz. 

La tortura busca la pulverización de la identidad y la enajenación de la 
propia voz aunque, como dice Mendiola, el primer objetivo del torturador es:

…quebrar la resistecia del torturado, despojarlo de todo aquello que 
pudiera actuar a modo de refugio, de salvaguarda en donde guarecerse de 
la violencia simbólica y física que comienza a recibir; despojarle de objetos 
personales, de la posibilidad de tener relaciones con otras personas, 
quebrar su ánimo, su fuerza, que se vaya reduciendo a cuerpo, que nada 
medie entre ellos, que no se resista. (2014: 314)

Sin embargo, en ese desmesurado proceso de expropiación, se presenta 
a veces –como un chispazo– la posibilidad de resistir. 

Mi cuerpo se afirmaba a través de una insurrección visceral que pretendía 
negarme en tanto que ser moral. Me pedía que capitulara ante la tortura, 
lo exigía. Para salir vencedor de este enfrentamiento con mi cuerpo tenía 
que someterlo, dominarlo, abandonándolo al sufrimiento del dolor y de 
la humillación. (Semprún: 2011) 

El escritor –un militante que tenía conciencia de la posibilidad 
de ser torturado y que asumió ese riesgo  – busca la forma de vencer en 
el enfrentamiento con el verdugo y con su cuerpo, abandonándolo al 
sufrimiento. Esta estrategia, que otros testigos también han descripto, 
es mecanismo de fuga. Esto significa que no siempre se logra destruir al 
detenido: a menudo afloran formas de reacción que desafían en las peores 
condiciones imaginables. El torturado puede lograrlo por un tramo, hasta 
ceder, o puede conseguirlo por tiempo indefinido. Mientras resista no será 
hablado por el lenguaje del torturador, no acabará sin lenguaje, no acabará 
mudo. El torturador tiene posibilidades de vencerlo porque tiene «todo el 
tiempo del mundo», pero la suya es un arma de doble filo: fuera de la sala de 
torturas (y dentro de la tortura cotidiana del campo) el detenido puede ser 
anulado pero también recuperarse y sostener el habla y su identidad, sobre 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   94 29/03/2019   11:13:45



95

todo, como ya indicamos, si logra vincularse con otros. Se trata de una batalla 
con victorias y caídas en la que intervienen muchos factores, pero lo cierto es 
que esta lucha está sostenida por «la voluntad, la voluntad desolada», al decir 
de Antelme, de resistir. En suma, la tortura no es un proceso irrevocable. Todo 
depende, como nos enseñara Sartre, de qué se hace con lo que le hacen a uno. 

Una vez concluidas la tortura y sus condiciones de posibilidad, ya «en 
libertad», las marcas grabadas en el cuerpo y la memoria también varían de 
acuerdo a cómo el acontecimiento se inscriba y se reconozca, se haga público, 
se denuncie; según cómo se admita la denuncia, cómo se la escuche, cómo se 
la confronte. La historia latinoamericana muestra que estos procesos se ven 
afectados de acuerdo al rol que asuma el Estado en la etapa postdictatorial: 
si admite su responsabilidad en relación a los crímenes y legitima la palabra 
del testigo, esto favorece el proceso de elaboración. A mi juicio, no se puede 
afirmar que todo torturado pierde para siempre la confianza en el mundo, 
como decretó Améry. Si bien la tortura abre una herida indeleble, su capacidad 
aniquiladora –si no desemboca en la muerte– no es total. Con esto no quiero 
disminuir su gravedad sino dar cuenta de la posibidad de enfrentarla. 

Tortura y lenguaje: El exilio que producen el campo y la tortura 
equivale a una expulsión violenta de la condición humana y se quiere imponer 
como una partida sin retorno. 

En la penetrante radiografía de la tortura realizada por Orwell en 1984, [se] 
apunta algo que recorre de forma recurrente los relatos de los torturados: 
«Lo que está ocurriendo aquí es para siempre. Es preciso que se te grabe 
[…]. Te aplastaremos hasta el punto en que no podrás recobrar tu antigua 
forma. […] Todo habrá muerto en tu interior. Nunca más serás capaz de 
amar, de amistad, de disfrutar de la vida, de reírte, de sentir curiosidad por 
algo, de tener valor […] Estarás hueco. Te vaciaremos y te rellenaremos… 
de nosotros»41.

Jean Améry, en su propio testimonio, refrenda estas palabras con su 
dictum: «quien ha sido torturado, permanece como tal»: 

41 Citado por Mendiola. Owell,1984 . Barcelona: Ediciones Destino, 2007 (313)

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   95 29/03/2019   11:13:45



96

Quien ha sufrido la tortura ya no puede sentir al mundo como su hogar. 
La ignominia de la destrucción no se puede cancelar. La confianza en 
el mundo que ya en parte se tambalea con el primer golpe, pero que 
con la tortura finalmente se desmorona en su totalidad, ya no volverá a 
establecerse. En el torturado se acumula el terror de haber experimentado 
al prójimo como enemigo, sobre esta base nadie puede otear un mundo 
donde reine el principio de esperanza. La víctima del martirio queda 
inerme a merced de la angustia. (Citado por Mendiola, 2014: 299, Améry, 
2001: 107)

Esta afirmación de Améry, a mi juicio, no se puede generalizar, ya que 
hay torturados que vuelven a sentir el mundo como su hogar aun cuando las 
secuelas siempre sigan presentes. Lo que no cuestiono es que «esta sacudida 
profunda está concebida para mutilar el lenguaje», como insiste el sociólogo 
español.

¿Cómo se narra el haber sentido en el propio cuerpo la infamia de la 
mutilación? […] Habitar lo inhabitable es habitar la ruina del lenguaje 
que ha quedado adherida a la vivencia misma de la tortura, como si el 
daño sufrido comportase, en última instancia, una cierta imposibilidad 
de dar cuenta de lo vivido. (300–301) 

Pero justamente porque «Lo vivido naufraga en el lenguaje», continúa 
Mendiola, es crucial el esfuerzo de narrarnos, por «reapropiar el lenguaje 
para narrar la negación del habla, de lo humano» (2014: 303). En esta labor 
radica la única posibilidad de retorno. Porque «la tortura no solo produce 
una mutación del lenguaje que […] transita por el grito, el silencio y la culpa, 
también quiere dejar su impronta cuando ya no hay tortura» (2014: 307).

El motivo de silenciar y el temor detrás del silenciamiento […] es enterrar 
la memoria profundamente dentro del individuo para así crear más temor 
y una incertidumbre en la cual la realidad y lo onírico se entremezclan 
(Taussig, 1995: 45, citado por Mendiola, 2014: 307).

«La tortura que se precipita al silencio, tornada incomunicable», logra 
su cometido. El torturador quiere aislar a su víctima, es él quien produce un 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   96 29/03/2019   11:13:45



97

lenguaje para manufacturar la ausencia de lenguaje, parafraseando a Idelber 
Avelar. Es él quien produce el naufragio del que la narrativa puede, una y otra 
vez, rescatarnos del ahogo, desexiliarnos.

Según Mendiola, quienes no han sido torturados no pueden vincularse 
con esta experiencia sino por medio de testimonios. Partiendo de la 
sentencia de Avelar, para quien «la gran victoria del torturador es definir en 
qué lenguaje se nombrará la atrocidad», pone el acento en su importancia 
para revertir esta situación; ante todo con miras a impedir que los efectos 
de la tortura queden circunscriptos al padecimiento personal, para evitar 
que perduren como una «no experiencia». Las sociedades deberían obrar 
a contracorriente del mandato de la tortura –afirma– y asumir el relato del 
testigo. La rememoración de la tortura no es una sombra siniestra que haya 
que sortear para no traumatizar al lector o al oyente, sino, por el contrario: 
«la tarea eminentemente política […] pasa por empezar a hablar y hablar, 
trabajar a contracorriente de la incomunicabilidad de la tortura»42. El 
testimonio, concluye, actúa como «mecanismo de relectura crítica de nuestras 
sociedades». 

En la región del Cono Sur, los testigos ya hemos asumido la tarea desde 
hace tiempo; falta, y no me canso de reiterarlo, que la escucha se expanda. 
«Porque más que torturadores hay contextos de producción de tortura», y si 
se silencia el relato de la tortura, si se lo mutila, no se asume lo fundamental, 
a saber, que tuvo lugar y que sigue teniendo lugar en el mundo en que vivimos: 
«narrar la tortura sufrida es narrar(nos) la tortura» (Mendiola, 2014: 308 a 310). 

Transmisión: Según Arfuch, el mejor modo de transmisión de esta 
memoria  es «el debate y la inquietud, o la inquietud del debate» (2013: 69). 
Quien se hace cargo de estos temas procura interpelar al Otro, o al orden 
simbólico. Por algo el poeta Paul Celan deseó que su poesía fuera como un 
mensaje dentro de una botella lanzada al mar, que anclara en la tierra del 

42 Hablar de la tortura es hablar de todo el proceso de desaparición forzada de personas. No se trata 
de describir la escena misma en todos sus detalles con un exhibicionismo morboso, sino referirse 
a la tortura como método sistemático de anulación y control del otro.

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   97 29/03/2019   11:13:45



98

corazón. Pero, ¿qué se transmite? Lo que se transmite es la forma que asume 
la huella. 

Jorge Montealegre (2013) describe el desplazamiento de memorias que 
se manifiestan o permanecen opacadas hasta que irrumpen por diversos 
factores; entre ellos, la posibilidad cultural de escucha. Se va conformando  
así una suerte de constelación testimonial conformada por palabras, textos, 
imágenes y voces que se transmiten de las formas más variadas: mediante el 
testimonio en los juicios, la memoria oral, las marcas urbanas del terrorismo 
de Estado, los museos de la memoria, y otras múltiples intervenciones 
visuales, performáticas y discursivas que plasman la memoria colectiva. La 
aparición de cuerpos en las costas argentinas y uruguayas o en el desierto de 
Atacama son también mecanismos de transmisión, siempre que alguien se 
haga cargo de esos restos que vuelven; también lo son las baldosas colocadas 
en Buenos Aires por Barrios x la Memoria (que indican dónde secuestraron 
o dónde vivían, trabajaban o estudiaban los desaparecidos), entre muchos 
otros ejemplos. 

A medida que los testigos van desapareciendo no queda quién transmita 
esa historia. Por eso decía Semprún: «Yo espero que, incluso sin tener ningún 
lazo familiar con esa experiencia, los escritores de hoy se apropien de esa 
memoria» (2011). Se trata de una «memoria colectiva» que cualquiera puede 
hacer suya. Este concepto, creado por Maurice Halbwachs pocos años antes 
de morir en el campo de exterminio de Buchenwald, sostiene que la memoria 
no existe en singular, que uno no recuerda solo sino en su medio social. Y 
como ese medio lo conformamos todos, la transmisión sigue vigente.

Trauma: El trauma es, ante todo, una experiencia perturbadora que 
irrumpe en el presente trastocando su temporalidad. El pasado parece 
aprisionar el presente y eso genera inmovilismo: el sujeto siente que no 
puede transformar nada y queda atrapado en una narrativa recurrente. 
Solo si el afectado identifica sus experiencias traumáticas puede modificar 
el modo en que visualiza las conexiones entre presente y pasado y salir del 
encierro. Según el psicoanalista LaCapra, el trabajo de elaboración (working 
through), al armar una identidad capaz de lidiar con esa huella, puede 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   98 29/03/2019   11:13:45



99

ayudar a desmontar esta suerte de prisión dolorosa; la narración sería la que 
posibilta la reconstrucción del sujeto. Derrida, en cambio, considera que es 
fútil tratar de liberarse del trauma; lo que se puede, a lo sumo, es frenar su 
acecho intolerable. Siempre se corre el riesgo de una recaída, porque toda 
elaboración identitaria es inestable: lo viable es construir una identidad que 
pueda enfrentar esa potencia disruptiva. Bruno Bettelheim (1980: 24–25) 
anticipa la posición de Derrida. Según él, quien sobrevive tiene que enfrentar 
dos aspectos del trauma: tanto la experiencia concentracionaria en sí como 
sus efectos, que se prolongan toda la vida, por lo cual siempre tiene que estar 
alerta para no sucumbir a ellos. 

Lo traumático –observa Cathy Caruth (1995)– se posesiona del sujeto 
como síntoma mucho después de ocurrido el acontecimiento disparador: 
habría una negación inicial y temporaria (período de incubación o latencia) 
y una aparición y procesamiento posterior. Quizás por este motivo los 
testimonios más distanciados temporalmente de lo padecido sean los más 
aptos para encarar el trabajo de elaboración (Reati, 2004).

Lo que nos importa destacar en relación al trauma masivo generado 
por el genocidio es que la elaboración requiere un proceso prolongado que 
debe darse a nivel social, colectivo y político. Ileana Rodríguez (2018) resume 
así su significación y efectos:

Lo importante del trauma, sostiene Caruth, es que no solo es una 
experiencia sobrecogedora, perturbadora e inesperada de eventos 
repentinos y catastróficos sino también que no la podemos entender 
y lo que hacemos es repetirla, dilatarla, diferirla. Dicha experiencia es 
histórica pues ocurre en el espacio de una temporalidad colectiva, política, 
producto del encuentro con la muerte (nuestra propia vulnerabilidad) o 
de haberla sobrevivido. […] Pero ¿qué es lo que precisamente no se puede 
aprehender en el trauma y qué significa para la historia ser la historia 
de un trauma? Lo que no se puede aprehender es el evento mismo, la 
experiencia sobrecogedora. De ella solo se puede aprehender su huella, 
su inscripción; de ella solo se puede comprender su repetición y constante 
diferir. Así, por un lado, la memoria graba e inscribe, es un archivo, es el 
archivo de la memoria histórica, o el archivo del mal […], y por el otro, el 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   99 29/03/2019   11:13:45



100

trauma disimula, destruye, prohíbe, la apropiación del evento por el poder 
que lo retiene y borra. (Subrayado mío, Rodríguez, 2018)

Verdad y justicia: El testimonio no es un medio destinado a proveer 
información y conocimiento basado exclusivamente en hechos, aunque 
pueda hacerlo; su papel, más bien, es «documentar ciertos aspectos de la 
mente humana» (Levi, 1961: 5). Ésta sería su verdad. Una verdad que, según 
Reyes Mate, busca que se haga justicia. «La verdad como justicia» es distinta de 
la «verdad objetiva» y distinta también de la verdad impasible del idealismo: 
es «la actualización de las injusticias pasadas» (2013: 237–38). No se trata ya 
de recordar para que no se repita, sino de responder por la injusticia causada. 
Y esto significa hacerles justicia a las víctimas (2013: 244). El testigo asume 
la responsabilidad absoluta de contar lo vivido con miras a responder por 
este sufrimiento. En conclusión, «quien padece la injusticia tiene la palabra 
que desencadena el proceso de la justicia» (2013: 246).

Los sobrevivientes sienten, a menudo, el impulso de contar su verdad. 
Para hacerlo van rescatando hilachas de rememoraciones, retazos de escenas 
que no se asimilan como experiencia propia sino mediante la narración. Saben 
que es imposible «decirlo todo, mostrarlo todo, completar todos los datos 
hasta que ya no quede ningún hueco…», aunque, paradójicamente, esta es la 
exigencia que hoy se le plantea a toda memoria, regida por dispositivos de 
transparencia (Forster, 2000: 35). 

La memoria (de esas experiencias devastadoras), aun la de los 
sobrevivientes, tiene siempre algo de impostura y de imposibilidad, como 
si esa experiencia se hubiera quedado clausurada en el silencio de los que 
no regresaron. Pero lo grave no radica en esa obturación sino en creer que 
podemos dar cuenta y que podemos exigirle a los sobrevivientes que den 
cuenta del horror de la forma en que estamos acostumbrados a aceptar 
como única: la veraz y transparente, la informada, la heredera de la 
impudicia cinematográfica, que todo lo ve y lo muestra. (Forster, 2000: 38)

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   100 29/03/2019   11:13:45



101

El testigo emprende la búsqueda de sentido de su pasado mediante 
un esfuerzo anamnético. Para ello selecciona, organiza, compila, imagina y 
arma un relato que conserva y deforma, construye una verdad experiencial.

Franz Rosenzweig43 elaboró una filosofía experiencial según la cual 
la verdad «no se agota en sí misma, sino que remite a algo o a alguien fuera 
de sí: la verdad es verdad para alguien». «La verdad no se consigue con 
demostraciones apodícticas, sino por el testimonio que de ella se da» (Reyes 
Mate, 2013: 172–173). En otras palabras, «las verdades de la existencia son el 
testimonio de la verdad», no se miden por un criterio objetivo que decide 
lo que es verdadero o falso: «en la realidad de la existencia, la verdad no se 
prueba racionalmente, sino que se aprueba, se testifica» (Rosenzweig 1989: 
76–77, citado por Reyes Mate, 2013: 174). Hay verdades que dependen de un 
esfuerzo especulativo pero hay otras «que el hombre no puede confirmar 
sino con la ofrenda de su vida». «Estamos, pues, ante una lógica que “valora 
las verdades según el precio de su confirmación y según el vínculo que crean 
entre los hombres”» (Rosenzweig, 1989: 77, citado por Reyes Mate, 2013: 175). 

El sobreviviente de un campo paga con su vida la verdad que le ha 
tocado experimentar, no solo porque en muchos casos el acto de testimoniar 
se transforma en su vida, sino porque por testimoniar puede perderla. Esa es 
la garantía de su verdad, por eso es verdad.

43 Filósofo y teólogo alemán (1886-1929), uno de los más destacados del siglo XX. Influyó en pensadores 
como Walter Benjamin y Emmanuel Lévinas, entre otros.

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   101 29/03/2019   11:13:45



INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   102 29/03/2019   11:13:45



III 
Uruguay, Chile y Argentina 

El Plan Cóndor

Hasta para un funcionario judicial con muchos años de revisar crímenes, el caso 
es horrendo. Son miles de papeles manchados de sangre […] donde se registran 

fríamente asesinatos, torturas y secuestros, y que muestran cómo fue creciendo un 
mecanismo multinacional de represión. […] No es fácil, porque podría suponerse que 
la documentación es más ascética, pero no. No es más ascética. Es como que se puso 

sangre en un freezer. Está como congelada. Lo congelado quizá no es caliente como el 
testimonio, pero lo tenés ahí, lo mirás y te das cuenta que es tremendo […] Describimos a 
Cóndor como un marco […] que estandarizó prácticas de coordinación represiva que ya 
estaban presentes en la región, con el claro objetivo de facilitar la destrucción de todas 

las personas y de todas las organizaciones que se presentaran como opositores a las 
dictaduras.

Pablo Ouviña, fiscal en la causa (Buenos Aires, 2016)

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   103 29/03/2019   11:13:45



INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   104 29/03/2019   11:13:45



105

La Interpol contra la subversión

El Plan Cóndor fue una alianza vigente entre mediados de la década de 1970 y 
principios de los ochenta entre países del Cono Sur, cuyo objetivo era arrasar 
con la resistencia política mediante las transnacionalización clandestina del 
terrorismo de Estado. Esto implicó en la práctica la persecución y desaparición 
forzada de dirigentes, de cuadros medios y de base de las organizaciones 
políticas, además de la expropiación de bienes económicos y del desprestigio 
internacional de la militancia a través de campañas de acción psicológica. Fue 
un ejemplo de interacción entre los países con un objetivo común, que hizo 
pasar a segundo plano las históricas hipótesis de conflicto que había entre 
varios de ellos.

El tema está muy vigente debido a los juicios realizados a partir de 2013 en 
la Argentina y de 2015 en Italia. Un tribunal federal argentino condenó en 2016 
al último presidente de facto, Reynaldo Bignone, y a otros catorce ex militares 
por la desaparición de más de un centenar de personas en el marco de esta 
represión coordinada. La sentencia es histórica puesto que es la primera vez 
que un tribunal da por probado que el Plan Cóndor operó entre las dictaduras 
de Argentina, Bolivia, Chile, Paraguay y Uruguay para eliminar disidentes. En 
2017 se estableció el veredicto en Italia: fueron condenados a prisión perpetua 
ocho de los veintisiete militares acusados del asesinato de una veintena de 
ítalo-latinoamericanos.

El sobreviviente Martín Almada, tras haber sido secuestrado, torturado 
y liberado dos veces, se exilió en Francia, donde conoció al jesuita Charles 
Antoine. Ambos se abocaron a buscar el «Nido del Cóndor», hasta que Almada 
encontró, en Paraguay (1992), la documentación que resultó crucial para el caso:

…había tres lugares posibles para esconder el archivo de la represión […] 
Una tarde fuimos a un lugar que el cura me señaló. Había una abuela en la 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   105 29/03/2019   11:13:45



106

calle y me dice, «¿usted es Martín Almada el maestro combatiente?». Le digo 
que sí y me abraza. [Me dijo:] «Maestro cuando hay truenos y relámpagos, 
no se acerque al lugar. Porque lloran los argentinos, lloran los chilenos, 
los brasileños». Y le pregunté, «¿están ahí?». «No, están sus almas», me 
respondió. Pero no solo la abuela lloraba. Cuando durante la entrevista 
contaba esto, los ojos de Almada también se llenaron de lágrimas. (Elena 
Llorente, Página 12, 1/10/15)

«La Interpol contra la subversión» (expresión acuñada por Manuel 
Contreras, nombrado por Pinochet para presidir la DINA) proponía una 
organización central, y la sede fue en Chile; desde ahí se configuró una red 
de inteligencia que coordinó las operaciones con un télex instalado en cada 
embajada. 

[Hay] dos bases que aportaron el fundamento ideológico: la Doctrina de 
Seguridad Nacional con base en Estados Unidos y la doctrina francesa. 
Además estuvieron muy relacionadas. Una toma de la otra. […]. Y esa base 
ideológica después es tomada por los latinoamericanos que las adaptan a 
las circunstancias de sus países. (Alejandra Dandan, Página 12, 30/8/15)

En junio de 1999 el Departamento de Estado de los EE.UU. desclasificó 
documentos que muestran que el Departamento de Defensa y la CIA tenían 
conocimiento del Plan. También trascendió que hubo financiamiento por parte 
de la CIA y del FBI (McSherry, 1999: 145). 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   106 29/03/2019   11:13:45



107

Uruguay: la caída de un mito

El mito instalado en nuestra región reza que Uruguay, considerado en la década 
del cincuenta «la Suiza de América» por ser el país más avanzado en términos 
de derechos civiles de la región, sufre de golpe, poco antes de los setenta, 
un deterioro político notable que desemboca en las políticas dictatoriales 
compartidas por otros países del Cono Sur. Esto resulta sorprendente ya que, 
para mediados del siglo XX, la forma colegiada de gobierno que precedió al 
sistema presidencial ya había aprobado leyes sociales y laborales avanzadas 
que lo transformaron en el primer «Estado de bienestar» del continente. 
Este pequeño territorio de menos de tres millones de habitantes, poblado 
principalmente por inmigrantes europeos que impulsaban la educación laica 
(fue el primero en las Américas en separar Iglesia y Estado), rico en producciones 
que le permitieron enriquecerse en la época de las guerras mundiales, había 
logrado un gran desarrollo cultural sostenido por una tradición democrática. 
Sin embargo, a pesar de su aparente estabilidad, no tardó en sucumbir al 
paradigma regional del Plan Cóndor. 

¿No será que este relato de la historia uruguaya falla?44 Si no logra 
dar cuenta de cómo en un país con tal tradición pudo institucionalizarse 
una dictadura feroz, puede que haya que revisar sus premisas. Si se relee 
la historia con atención se percibe que, pese a su aparente perfección, la 
situación uruguaya evidenciaba problemas estructurales que se agudizaron 
entre los cincuenta y los sesenta, generando las condiciones que posiblitaron 
el cambio radical en los setenta. Magdalena Broquetas (2014) muestra cómo, 
en esas décadas, la derecha se fue acostumbrando a soluciones autoritarias y al 
anticomunismo y cómo, en el momento de la crisis, ciertos hábitos ideológicos 

44 La imagen de postal de esta Suiza de América se empieza a cuestionar al fin de la dictadura. La 
nueva visión crítica no solo detecta la dependencia socio-política y económica tanto del Uruguay 
como de todos los Estados nacionales de la región conformados en el siglo XIX, sino también el 
etnocentrismo que los atraviesa.

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   107 29/03/2019   11:13:45



108

marcaron un rumbo a seguir. Entre los varios factores que colaboraron a que la 
violencia política y social se fuera agudizando a partir de los sesenta, la autora 
hace hincapié en:

[El] proceso de profundización de la injerencia estadounidense en los 
asuntos internos del Uruguay […] respondió a intereses hemisféricos de ese 
gobierno [que procuró] alianzas y zonas de influencia estratégicas […] Hacia 
1966 los logros, desde la perspectiva de los intereses estadounidenses, eran 
significativos: Uruguay había ingresado en la senda de la profesionalización 
de sus fuerzas de seguridad, se asistía al final del sistema de gobierno 
colegiado y se habían ganado, en diferentes niveles de liderazgo y decisión, 
numerosos e importantes aliados adeptos a la causa occidental liderada por 
los Estados Unidos. (2014: 265)

En esta etapa se prefiguraron tendencias que acabarían por emerger, al 
adoptarse definitivamente la restricción de libertades fundamentales mediante 
el establecimiento permanente de legislación de excepción que consolidó la 
transformación del Estado de Derecho en Estado Policial. A partir de entonces 
se constituyeron nuevos grupos derechistas y se incorporó la doctrina de guerra 
contrarrevolucionaria que dio lugar al golpe, aprobado por el presidente de la 
Nación.

Para detectar el origen de la praxis autoritaria se requiere rastrear 
ciertas variaciones semánticas que se fueron produciendo en este horizonte. 
Por ejemplo, en la década del sesenta, cuando el gobierno empieza a aplicar, 
por tiempos cada vez más extendidos, Medidas Prontas de Seguridad45 ante 
la conflictividad social, se comienza a llamar «agitadores» a los sindicalistas 
y aparece el uso reiterado del término «subversivo» (primero para designar el 
conflicto y enseguida para nombrar a sus protagonistas) (2014: 215). Mientras 
tanto, a las expresiones de protesta que se organizan ante la crisis se las empieza 
a catalogar de «asonadas». Esta palabra, a su vez,

…derivó en una crítica al sistema de gobierno colegiado, […] un tópico 
frecuente que, en la víspera electoral, justificó la imperiosa necesidad 

45 «…las Medidas Prontas de Seguridad recortaban temporalmente derechos individuales y libertades 
políticas […] Fue de este modo en que, según lo percibieron los gobernantes, el “poder político” 
enfrentó al “poder sindical”» (Broquetas 2014: 259). 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   108 29/03/2019   11:13:45



109

de una reforma constitucional que […] restableciera un Poder Ejecutivo 
unipersonal, lo cual coincidió con los intereses estadounidenses en 
Uruguay. (2014: 318)

También se comenzó a calificar de «gimnasia revolucionaria» a las 
manifestaciones en las que los trabajadores expresaban sus reivindicaciones 
y de «enemigo subterráneo» al agitador sindical (2014: 217). Este vocabulario, 
compartido por los movimientos de la derecha conservadora, fue tornándose 
cada vez más usual e instaló en la lengua y en el imaginario la legitimidad 
necesaria para implementar una legislación de excepción (2014: 259). Los 
sucesivos gobiernos, instigados por el apoyo proveniente del exterior y por 
la nueva ideología que se iba filtrando en el lenguaje (ahora discriminatorio y 
criminalizador de la protesta), fueron borrando con el codo las leyes laborales 
que se habían firmado pocos años antes. 

Broquetas, que basa sus afirmaciones en testimonios del ex miembro 
de la CIA Philip Agee y en documentación de la época, pone en escena la 
complejidad de las organizaciones de derecha y de su universo ideológico: sus 
dos corrientes principales, entre los cincuenta e inicio de los sesenta, eran: 
por un lado, la derecha extrema, nacionalista, antisemita y anticomunista 
y, por el otro, la liberal. Esta última empieza a transformarse y a sostenerse 
como liberal de palabra, aunque, cada vez adhiera, más a una violencia que 
va en aumento al percibirse amenazada por un «enemigo» político y social 
(2014). Si bien los movimientos nacionalistas defendían abiertamente la 
violencia en clave revolucionaria mientras que el discurso demócrata liberal lo 
rechazaba, la promoción de grupos estudiantiles y/o sindicales alternativos y 
el apoyo a estructuras clandestinas revela cómo se va perfilando un horizonte 
insurreccional en el que la violencia armada se considera ineludible (2014: 253). 
El enemigo se va movilizando a medida que la injusticia social aumenta. Dentro 
de este «heterogéneo mapa social [aparecen] grupos de choque fomentados 
por los servicios de inteligencia estadounidenses [entrenados] en función del 
imaginario y las percepciones dominantes durante […] la polarización de la 
Guerra Fría» (2014: 252–253). Todo esto convergió en la incipiente formación 
de grupos parapoliciales y paramilitares a los que un vasto sector social les dio 
tácita piedra libre, gracias a la adquirida convicción de que había una guerra 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   109 29/03/2019   11:13:45



110

contrarrevolucionaria en ciernes y que la Doctrina de la Seguridad Nacional 
era la respuesta adecuada (2014).

No sorprende entonces que, en ese «país modelo» se politizaran las masas 
y se formara el Movimiento de Liberación Nacional Tupamaros a mediados de 
los sesenta. La ideología de izquierda de la época creía en la «exacerbación de 
las contradicciones» para obligar al Estado a mostrar su verdadera naturaleza, 
ya que los sectores más pobres sabían que los poderosos no entregarían sus 
riquezas ni beneficiarían al pueblo voluntariamente. Por eso Raúl Sendic, 
fundador del movimiento Tupamaro (junto con Eleuterio Fernández Huidobro, 
Mauricio Rosencof y Gerardo Gatti), decide que la lucha armada es la única 
forma de llegar al poder. Este movimiento logró un importante apoyo para 
acciones como la campaña de intimidación contra la policí a desarmando 
agentes, el asalto al Centro de Instrucción de la Armada y los secuestros de 
diplomáticos para canjearlos por presos. Entre otras acciones, se construyeron 
las Cárceles del Pueblo y se secuestró  a Dan Mitrione46. En este horizonte 
la represión se agudizó con una brutalidad inusitada y, en 1972, Sendic fue 
capturado en medio de la campaña militar que destruyó la resistencia armada. 

Entre el 27 de junio de 1973 y el 1 de marzo de 1985 se instaló en Uruguay 
la dictadura cívico-militar, período durante el cual el país fue gobernado por 
un poder surgido tras un golpe de Estado similar al que se produciría, poco 
después, en Chile y más tarde en la Argentina.

En 1980 un plebiscito rechazó la dictadura votando por el No (como en 
Chile diez años después), dando lugar al inicio de un proceso posdictatorial 
que posibilitó el regreso al país de los exiliados y cierta restauración de los 
lazos sociales. Sin embargo, la población apoyó, en un referéndum, la llamada 
Ley de Caducidad de la Pretensión Punitiva del Estado  (1986), que sus críticos 
llamaron Ley de Impunidad porque equivalía a una amnistía para quienes 

46 Figura emblemática del cambio de paradigma, Dan Mitrione fue maestro de tortura de la CIA en 
América Latina entre fines de los sesenta y principios de los setenta. Sus enseñanzas, que versaban 
sobre «el dolor preciso, en el momento preciso, en la cantidad precisa, para el efecto deseado» 
terminaron con su secuestro y ejecución en 1970 por los Tupamaros. Costa Gavras, en su película 
Etat de Siége [Estado de Sitio] de 1973, recreó al personaje y a los Tupamaros, que no torturaban 
sino que filmaban los interrogatorios a sus detenidos con vistas a la difusión de sus crímenes. 
Alejandra Patar, «Dan Mitrione, un maestro de la tortura». Clarín 2/9/2001 <http://edant.clarin.
com/diario/2001/09/02/i–03101.htm>. 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   110 29/03/2019   11:13:46



111

cometieron crímenes de lesa humanidad. Finalmente, en 2011, la Suprema 
Corte de Justicia la declaró inconstitucional47. 

Paradójicamente, juzgar la metodología del terrorismo de Estado no 
fue prioritario para el Uruguay posdictatorial, tal vez porque dicho ideario 
no responde al del Movimiento de Liberación Nacional Tupamaro, varios de 
cuyos fundadores son parte del Frente Amplio que gobierna el país. En diversas 
declaraciones han dado a entender que prefieren asumir el precio de la derrota, 
por duro que sea, y abocarse a encarar las injusticias del presente. Eleuterio 
Fernández Huidobro, detenido en las cárceles de la dictadura por doce años 
y ministro de Defensa del Frente Amplio durante un período presidencial, 
declaró: «En Uruguay hay una lucha por los derechos humanos de tal fecha a 
tal fecha, es decir cuando me pegaron a mí, lo demás no interesa» (9/1/2014)48. 
Este ensayo plantea, por el contrario, que los abusos del presente y los del 
pasado están ligados, y que lidiar con la metodología sistemática de exterminio 
es ineludible. Hay que hacerse cargo de los crímenes de lesa humanidad, que 
siguen cometiéndose hasta que no se juzguen y condenen49.

47 La comúnmente llamada «Ley de Impunidad» o Ley de Caducidad de la Pretensión Punitiva del 
Estado (1986) se establece «respecto de los delitos cometidos hasta el 1º de marzo de 1985 por 
funcionarios militares y policiales, equiparados y asimilados por móviles políticos o en ocasión del 
cumplimiento de sus funciones y en ocasión de acciones ordenadas por los mandos que actuaron 
durante el período de facto». Esto equivale a aprobar que el terrorismo de Estado no se juzgue. 

48 En línea: <http://www.elpais.com.uy/informacion/fernandez–huidobro–fa–hay–antimilitarismo.
html>. 

49 En Uruguay muchos comparten esta mirada, como la ex fiscal Mirta Guianze que declaró: «Cuando 
los hechos se prueban en un juzgado y se contrastan con la opinión del imputado, cobran fuerza 
y pueden ser difundidos para que la gente conozca la verdad» (El Universal, 27/6/18). En línea: 
<http://www.eluniversal.com/internacional/13548/causas–judiciales–sin–avances–tras–45–anos–
del–golpe–de–estado–en–uruguay>.

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   111 29/03/2019   11:13:46



112

Lucha cultural y debate literario

La persecución a la cultura se inaugura en 1974 con la clausura de Marcha, el 
prestigioso semanario literario fundado en 1939 por Carlos Quijano y cuyo 
secretario de redacción era Juan Carlos Onetti. Se cerraba así el foro más 
importante de la generación crítica y se dispersaba a los escritores (Olivera-
Williams, 1990: 70) Tras la publicación de «El guardaespalda» de Nelson Marra 
cuyo protagonista es un torturador, los militares secuestraron la edición de la 
revista y detuvieron al director y al escritor Onetti, quien había seleccionado 
el cuento. El hecho culminó con cargos a Marcha por pornografía y desacato, 
y acuñó el modelo del proceso de devastación político-cultural emprendido a 
partir de entonces: requisas de bibliotecas, maltrato y hasta secuestro a artistas. 
Al pianista argentino Miguel Angel Estrella, recluido en la cárcel «Libertad», 
lo amenazaban sistemáticamente con cortarle los dedos. Partieron al exilio 
músicos, periodistas, dramaturgos, críticos y escritores. La dictadura prohibió 
una serie de obras y de autores (García Márquez, Cortázar, Benedetti, Faulkner, 
Galeano, Shakespeare, entre otros); también prohibió canciones y cantores 
(Viglietti, Zitarrosa, los Olimareños y hasta varios tangos de Carlos Gardel) y 
se generalizó la autocensura. Hasta la aparición de Pedro y el Capitán (1979), 
valiente obra teatral de Benedetti sobre la tortura, nadie se había atrevido a 
confrontar públicamente al Estado Terrorista que, entre 1974 y 1979, intentó 
desmantelar el movimiento cultural uruguayo. 

La generación fantasma, según Mabel Moraña, sería la resultante del 
vaciamiento producido en ese período. Esta crítica uruguaya considera que, en 
la primera etapa del llamado autogolpe, surge una literatura distanciada de la 
política que alude difusamente a la realidad (1988), mientras que la producción 
contestataria se elabora en el exilio y se centra en la denuncia al régimen a través 
de declaraciones y testimonios de sobrevivientes. Sin embargo, como indica 
Alfredo Alzugarat en Trincheras de papel: dictadura y literatura carcelaria en 
Uruguay (2007), hubo otras escrituras dentro del país nacidas en el insilio de 
la cárcel, que permanecieron invisibles hasta el siglo XXI.

Se ha afirmado, en más de una oportunidad, la existencia de una generación 
literaria nacida hacia finales de los años sesenta, generación perdida o 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   112 29/03/2019   11:13:46



113

trunca, abortada por la fuerza despiadada de una vergüenza histórica. Se 
dijo de ella que el 27 de junio de 1973 fue su canto de cisne. […] Quizá estas 
páginas contribuyan a demostrar cómo esa poesía rebelde, médula de una 
supuesta generación trunca, halló otro episodio, coherente y definitivo, en 
la gesta literaria de la cárcel. Tal vez sea posible afirmar que ese universo 
fue un doloroso filtro, que desaparecidos los grupos donde se iniciaron, 
sus mejores representantes encontraron en él los medios para continuar 
adelante (Olivera, Lussich, Padín, Altesor). Algo similar sucedió con los 
que se expresaban a través de la narrativa o el teatro (Rosencof, Conteris 
y otros). Los acompañan los que se forjaron en la cárcel, los que en ella 
nacieron a la literatura, aunque algunos hayan publicado por primera vez 
décadas después de haber vivido esa experiencia. […]

En el universo cerrado de la cárcel la escritura debió ser reinventada desde 
su más mínima expresión. Nació entre sesiones de tortura con vocación de 
testimonio, creció en la soledad de calabozos donde solo había recuerdos, 
prospectos de medicamentos, hojillas de fumar. Ese fue el comienzo. Luego, 
la práctica colectiva y cotidiana de la escritura de cartas y el inmenso caudal 
de lectura que puede llegar a devorar un preso, influyeron decisivamente 
en su desarrollo. La censura y el acto prohibido de escribir contienen un 
riquísimo anecdotario que pone de relieve, por sí solo, una firme voluntad 
de resistencia. (Prólogo, 2007)

Alzugarat visibiliza una literatura olvidada por quienes consideraban el 
exilio como el único lugar donde se había tomado la palabra. Hay un amplio 
espectro de escrituras vedadas durante y después del terrorismo de Estado, e 
incluso algunos textos de autores expatriados que fueron rechazados en su país 
de origen cuando la única palabra legitimada era la denuncia directa (porque las 
versiones que mostraban un cuadro más complejo eran duramente criticadas).

Si observamos el transcurso del testimonio en la posdictadura uruguaya, 
en las primeras publicaciones se comienza a configurar una memoria que 
remite al aura de la lucha emancipatoria, al ethos militante. Memorias del 
calabozo de Mauricio Rosencof y Eleuterio Fernández Huidobro se publica 
en 1988 en el marco de la campaña del plebiscito sobre la Ley de Caducidad, y 
esa no era la hora adecuada para problematizar la noción del heroísmo de la 
resistencia. Carina Blixen observa que el cambio en la mirada se produce más 
adelante, con Crónicas de una derrota. Testimonio de un luchador (2003) de 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   113 29/03/2019   11:13:46



114

José Jorge Martínez, cuando el preso cuenta «un quiebre en la tortura» (Blixen, 
2006: 3). En esta etapa los textos muestran, además, una mayor conciencia en 
el uso del lenguaje: «la escritura es entendida como el ejercicio de una ética que 
desmonta preconceptos y que desconfía de la inocencia de la referencialidad, 
sin negarla» (Idem: 6)

La primera novela testimonial que se inscribe en esta corriente, y que 
entreteje el discurso de la violencia estatal y de la resistencia a través de una 
multiplicidad de voces es El color que el infierno me escondiera de Carlos 
Martínez Moreno, premiada en 1980 en México50. Este libro desató un intenso 
debate en Uruguay, sobre el que vale la pena explayarse porque sigue vigente 
en nuestros tiempos. 

En su impugnación pública, Ruben Svirsky [uno de los fundadores del 
semanario Brecha] parte de la base de que El color que el infierno me 
escondiera no es una novela. Lo afirma sin rodeos: «no se trata de una novela 
ni de otra clase de ficción: es una crónica que no se anima a reconocerlo, una 
especie de chronique à clef que relata “lo ocurrido” en nuestro entrañable 
Uruguay durante más de la mitad de los años setenta» (Svirsky, 1981: 101). 
Desde su lectura, los hechos que se narran “son reales”, y en cambio lo que 
agregue la imaginación del escritor, “aderezo”. […] Tampoco le interesan 
a Svirsky los méritos literarios que pudiera tener el libro de Martínez 
Moreno, supeditados estos en su opinión al tema político. Es decir, no 
parecen establecerse diferencias entre las formas de referencialidad del 
ensayo político y la de un texto […] que, desde su ambigüedad genérica, 
podríamos catalogar como novela testimonial. […] Ya en 1981, año en el que 
se desarrolla esta polémica, empezaba a resultar familiar la idea teórica 
de que cualquier narrativa es construcción discursiva, de que es lenguaje 
y no realidad […]. Pero es sobre todo la discutible oposición entre novela y 
discurso testimonial la que tenía antecedentes claros en el panorama de 
las letras latinoamericanas: el destacado prestigio de la primera durante 
los sesenta había girado en las décadas posteriores hacia un conocimiento 

50 «… la revista Proceso y la editorial Nueva Imagen habían convocado en 1979 a un concurso 
internacional sobre «El militarismo en América Latina» en los géneros ensayo, narrativa, 
periodismo y dibujo. Este fue el dictamen del jurado para la categoría Narrativa, entre los que se 
encontraban [Carlos] Quijano, Gabriel García Márquez, Julio Cortázar: [Se otorgó] el primer premio, 
por unanimidad, al escritor uruguayo Carlos Martínez Moreno, por la obra titulada El color que el 
infierno me escondiera, que combina una lograda técnica narrativa y un profundo valor testimonial, 
en la que culmina la trayectoria de un gran escritor». (Sosa San Martín, 2014)

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   114 29/03/2019   11:13:46



115

de la realidad centrado en el «autor-testigo», que «imprimía un sentido 
fundamentalmente histórico» (Gilman, 2003: 343) −y político, claro−. (Idem)

Aunque en la década de los ochenta ya hubiera hecho eclosión la novela 
testimonial escrita por el sujeto de la experiencia o por un facilitador, esta 
variante no era bienvenida si se ponían en cuestión los criterios sancionados 
sobre qué es una literatura contestataria. En esta atmósfera, catalogar de crónica 
a la novela de Martínez Moreno era una forma velada de descalificarla. 

La discusión por el genéro esconde un tema más acuciante: la exclusión 
de todo aquello que interrogue, no solo las categorías estancas de cualquier 
visión maniquea de la historia, sino incluso los límites planteados por la ciudad 
letrada sobre qué es una novela. En aquel entonces solo lo puramente imaginado 
podía aspirar a esta sublime categoría. Lo que se lograba era descartar las 
versiones que, desde la literatura, se atrevían a encarar una profunda crítica 
social en base a la rememoración de la experiencia. En el trasfondo de esta pelea 
por la demarcación genérica se esboza un propósito contundente: el rechazo 
de una escritura rebelde, anclada en el presente pero dispuesta a deconstruir 
las complejidades de la historia. 

Moreno volverá en posteriores entrevistas y reportajes a reafirmar su 
derecho de crear con libertad. Coincidirá con su opositor Svirsky en que El 
color que el infierno me escondiera no es una novela, aunque argumentando 
muy distintas razones, que él intenta no lo alejen del campo de la literatura 
[...] En otra entrevista afirma: «no me atrevo a llamarle novela», «aunque he 
reclamado para él las libertades de invención connatural a las condiciones 
del creador de ficción» (Ruffinelli, 1985: 172). E incluso, agrega meses más 
tarde ante otro cuestionario: tú buscarás en vano en la cara interna del 
libro o en la segunda cubierta del libro la palabra novela, porque nunca lo 
quise poner, nunca quise definir preceptivamente si eso era una novela. Eso 
tal vez es una especie de poema: [...] es una especie de poema nostálgico 
y lamentoso que nace de hechos que me hirieron muy radical y muy 
irrestañablemente. [...] una elegía por una derrota y una especie de alegoría 
de la muerte, más que un libro de combate, o más que un libro de vindicación 
o de apología o de justificación, propósitos que nunca me propuse51.

51 Entrevista de Nora Orthmann: 10–11. Colección Carlos Martínez Moreno (en proceso de catalogación). 
Biblioteca Nacional del Uruguay (citado por Sosa San Martín).

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   115 29/03/2019   11:13:46



116

Según Jorge Ruffinelli (1990) la misión de la literatura en democracia, 
sobre todo en Uruguay, ha sido la de reelaborar mitos surgidos en las distintas 
etapas que fue atravesando el país, siendo los más arraigados el de la cultura 
y la educación de los ciudadanos, el del consenso, el de la diferenciación –que 
hace del uruguayo un latinoamericano europeizado– y el de la medianía –por 
el cual se cree estar a salvo de las crisis y de los extremos52–. En gran medida, 
la literatura testimonial que despunta con Martínez Moreno en los ochenta 
procura acabar con estos mitos al poner el acento en la historia narrada 
desde la subjetividad, con sus paradojas y traumas. En El tigre y la nieve 
(1986), Fernando Butazzoni recoge el testimonio de Julia Flores para narrar 
el abuso que sufre esta mujer hasta que la liberan y se exilia en Suecia. El 
escritor transforma lo privado en público y la memoria en una narración que 
parte de un presente permeado por la angustia que le impide a la protagonista 
encontrarle sentido a su vida. La voz de Julia revela un desgarro que parece 
irreversible: «Sin que yo lo supiera ella estaba muriendo, se la tragaban los 
animales que traía adentro, la oscura historia todavía atrapada en su silencio» 
(1986: 16). Este desgarro se enlaza con la culpa de la sobreviviente ante su 
«quiebre» durante el cautiverio. Julia es el nombre ficticio de una ex detenida-
desaparecida del campo de exterminio La Perla (Córdoba, Argentina) que 
se transforma en esclava sexual de su torturador, con lo cual anticipa un 
debate muy posterior sobre la forma que asume el poder en la zona gris. Al 
darle un lugar a la voz de esta mujer, Butazzoni se muestra como precursor, 
desde los inicios de la posdictadura, de temas considerados tabú. En Las 
cenizas del cóndor (2014) este autor profundizará por boca de sus personajes 
el cuestionamiento acerca de «quién es el enemigo, dónde está el blanco a 
batir» (Butazzoni, 2014: 311). Su respuesta es que el enemigo también anida 
en nosotros mismos. 

52 Cristina Peri Rosi, exiliada en España, crea una literatura que «el vaciamiento de los mitos 
fundacionales» (Olivera-Williams, 1988: 75). 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   116 29/03/2019   11:13:46



117

Las cenizas del Cóndor. Horror sin fronteras

En Las cenizas del Cóndor, su novela más ambiciosa y reciente (Premio Casa 
de las Américas 2016), Butazzoni narra también la historia de una joven 
(Natalia, alias de Aurora Sánchez), militante uruguaya que viaja a Chile en 
tiempos de Allende y huye a Mendoza tras el golpe. En Argentina la secuestran 
y termina siendo rescatada y devuelta a su lugar de origen por un militar. Esta 
trama, basada en la voz de testigos que el autor/periodista recoge, se propone 
plantear los males alimentados por mitos nacionales como el de la Suiza de 
América, que de hecho arrasó con la lucha política setentista. Para el escritor 
su responsabilidad es narrar desde el punto de vista de quienes pagaron las 
consecuencias de este imaginario. Butazzoni pone en escena una historia que 
recién está saliendo a la luz en su país gracias al inicio de juicios por crímenes 
de lesa humanidad. En una época en que el periodismo corporativo adhiere 
a la posverdad y se libera de su obligación de transmitir noticias vinculadas 
a hechos reales, la literatura vuelve a cumplir una función (in)formativa.

En esta obra, que llama novela-reportaje, Butazzoni narra la historia 
del «Plan Cóndor», donde se conjugan vuelo literario e impronta testimonial 
con gran maestría. El relato parte de la aparición, en una radio (donde 
trabaja el autor y personaje), de un joven uruguayo que sospecha ser hijo 
de detenidos-desaparecidos. Su padre adoptivo, tal vez su apropiador, es un 
capitán del Ejército que se suicida tras dejar grabado el testimonio de lo que 
sabe, y el joven le ofrece al periodista ese material. Imantado por la historia, 
Butazzoni se aboca a desenredar una espeluznante madeja que lo llevará 
desde la red clandestina transnacional Cóndor hasta el KGB soviético y sus 
espías sudamericanos. 

La trama

La escritura de Las cenizas del Cóndor termina en 2013, pero la trama se 
remonta a 1973, cuando la maquinaria de muerte impulsada por Pinochet 
se lanzaba a todo vapor. En Uruguay la dictadura también hacía estragos, 
dándoles rienda suelta a policías y militares para que descabezaran la 
resistencia, mientras en la Argentina la Triple A, creada por López Rega, 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   117 29/03/2019   11:13:46



118

hacía lo suyo con el mismo estilo. La novela narra el secuestro, la tortura y la 
sobrevivencia de esta mujer atrapada en la red del Plan Cóndor. Tras afirmar, 
en el epílogo, que no hay realidad más verdadera que la ficción, el autor revela 
sus fuentes históricas, periodísticas y testimoniales. Y es así como, en las 
últimas páginas del libro, el lector accede a los personajes y circunstancias 
que la trama ficcionaliza: se identifican ejecutores y víctimas, espías y testigos 
e, incluso, ciertas situaciones vividas que lo inspiraron. 

Los personajes de la novela son seres enigmáticos que navegan en la 
ambigüedad de la zona gris. Cuando una sociedad ha sido desarticulada es 
hora de que los villanos y los santos abandonen su protagonismo y dejen 
actuar a seres más contradictorios y multifacéticos. Butazzoni lo logra, y 
también manifiesta el rechazo y la sospecha que aíslan al sobreviviente, 
mostrando las tensiones que surgen entre los testigos y quienes los rodean. 
La ex detenida-desaparecida Aurora, por ejemplo, admite: «mis dos hermanas, 
pese a que saben la verdad, creen que estoy loca y que soy una traidora porque 
me casé con un milico. Ellas no me quieren y a mi hijo lo trataron siempre 
como si fuera un apestado» (2014: 437). Al periodista este comentario lo fuerza 
a indagar sus propios límites: sabe que a él también le cuesta empatizar con 
su situación y no puede salir de su perplejidad: «[T]raté de imaginar a esa 
mujer compartiendo su vida con un torturador, fraguando un engaño contra 
su propio hijo. Pensé en mis hijos. Aquello era demasiado» (2014: 275). Sin 
embargo no permanece atado a sus «principios» y escucha a la viuda, que 
insiste:

Ustedes son los que no sufrieron […] Los que no conocieron el terror 
que está escondido dentro del terror, los que no tuvieron que mentir y 
humillarse y hablar y cantar y bailar para salvarse. Ustedes son los que 
se creen dueños de la verdad, los que condenan sin que se les mueva un 
pelo. Son los que duermen tranquilos porque se convencieron de que 
tienen la conciencia limpia. (2014: 275)

El autor deja que la conmoción que le producen estas palabras lo lance 
a una investigación que lo cura de su ceguera. Es en este viaje donde descubre 
los siniestros estratos de las corrientes del terror. 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   118 29/03/2019   11:13:46



119

La novela enlaza las historias de tres figuras que responden a 
parámetros atípicos: un militar que no cumple con el mandato del pacto de 
sangre y de silencio, una secuestrada que cae en las garras del Cóndor pero 
se salva, y una espía rusa que participa, junto al militar, de su salvataje. Todos 
se ven involucrados en roles inesperados, llevados por una mezcla de azar y 
necesidad. Todos osan desafiar lo que la máquina asesina les impone. 

La función de Manuel Damonte es «trasladar» a la secuestrada, Natalia 
(alias de Aurora Sánchez). Pero en lugar de matarla o «desaparecerla» de 
acuerdo a las órdenes recibidas, decide sacarla en una maleta desde Buenos 
Aires y llevarla a Montevideo. Enfrentado con ella a solas, en una celda, no 
se atreve a asesinar a un esqueleto, a una muerta viviente veinteañera, a una 
embarazada andrajosa con el vientre tenso. Y no se atreve tal vez porque, en 
esta suerte de dialéctica del amo y del esclavo que se establece entre ambos, 
quien posee una fuerza insospechada es la víctima. «–Todavía no me mate 
–dice, pero no es una súplica» (2014: 352). 

[Aurora]…ya ha cruzado todas las barreras: la barrera del dolor físico, que la 
arrastró durante las primeras jornadas en un vertiginoso descenso al terror 
más absoluto; la barrera del asco moral, esa especie de repugnancia hacia 
su propio ser provocada por quienes se divirtieron mientras la violaban; 
la barrera del miedo a la muerte y, acaso peor, la del miedo a sobrevivir a 
esa ordalía. Y también Aurora acaba de cruzar la barrera de su cuerpo, de 
manera que a cada instante siente cómo su materialidad se despega otro 
poco, la abandona, queda allí postrada en esa celda mientras ella se va con 
su hijo por el aire, flota, escapan los dos de todas las prisiones. (2014: 349)

Frente a la insoportable inmediatez de su cuerpo destrozado y grávido, 
Damonte es incapaz de atravesar el límite que sus superiores quieren 
que traspase para obligarlo al pacto de sangre que sella la unión de los 
perpetradores. El milagro es posible: este militar se detiene antes de obedecer 
e inventa una estrategia para oponerse al mandato de su superior. 

El autor se cuestiona si no estará cometiendo un error al humanizar 
a un torturador, pero la historia real se le impone. Nos adentramos en 
itinerarios que, no por extraños dejan de sentirse, en la lectura, como factibles 
en el mundo al revés del desopilante abuso al por mayor. La mujer da a luz a 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   119 29/03/2019   11:13:46



120

su hijo en su cautiverio argentino y, como culminación de los suplicios que le 
propina la Triple A en los calabozos de Coordinación Federal de Buenos Aires, 
sus captores le roban a Juan Carlos tras el parto en una clínica clandestina 
de Quilmes. Los pasos del ritual sacrificial eran «engordar a la madre» 
(alimentarla hasta que diera a luz), arrebatarle el bebé y después matarla. El 
método de robo clandestino de niños ya estaba en marcha, en la Argentina, 
antes del golpe de Estado, aunque, dice Aurora, «la Triple A de 1974 parecía 
un juego en comparación con lo que empezaron a hacer los militares en 1976» 
(2014: 436). Cuando le cuenta su historia a Butazzoni, le pregunta:

¿Usted nunca había oído acerca de los policías ladrones de bebés? ¿De los 
regalos? ¿Y de las tarifas? ¿Cuánto se pagaba por un varón sano, de más 
de tres kilos y menos de una semana de nacido? ¿Y cuánto valía una nena 
si tenía el pelo rubio y los ojos celestes? Lo hicieron en Buenos Aires y en 
Santiago de Chile y en Brasil. Y también lo hicieron acá, en Montevideo. A 
veces, el comprador se arrepentía y los bebés terminaban en otro lado, o 
los abandonaban en la puerta de alguna iglesia, o en una plaza. (2014: 434)

El Cóndor pasa

En la novela vemos cómo se inicia el Operativo Cóndor cuyos miembros, 
muy a menudo, tras la recuperación de las frágiles posdictaduras siguieron 
ocupando puestos claves ya sea dentro o fuera del país. La larga trayectoria 
del Plan se inicia a principios de 1974, cuando se reúnen en Buenos Aires 
delegados de inteligencia de Uruguay, Chile, Paraguay, Bolivia y Argentina. 
Asisten apenas algunos policías de distintos rangos, que se consideran 
«expertos combatientes contra el comunismo» (2014: 144). «Y queda claro 
desde el principio que se trata de detectar a los opositores fuera de las 
fronteras, noticiar de sus actividades y perseguirlos, detenerlos “o lo que 
sea”, llegado el caso» (2014: 145). La novela se encarga, una vez más, de 
proporcionar información que la prensa retacea:

El representante chileno, Raúl Eduardo Iturriaga […] propone un proyecto 
[…] para formar «como tiene Interpol en Paris» un centro de datos […]. 
El comisario Villar consiente en que agentes de los servicios chilenos, 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   120 29/03/2019   11:13:46



121

paraguayos, bolivianos y uruguayos operen en todo el territorio de la 
República Argentina. Así, de forma por demás burocrática y silenciosa, 
comienza a funcionar lo que después se conocería en todo el mundo como 
el Plan Cóndor. Faltan aún muchos detalles, como la formalidad de su 
reunión constitutiva, la integración de Brasil a las actividades, la amplitud 
de miras que le dará el [chileno] Coronel Manuel Contreras en 1975, el 
apoyo sin cortapisas de Kissinger y la CIA, y los asesinatos en Europa y 
en Estados Unidos, pero la esencia es la misma: operar sin limitaciones, 
al margen de la ley y en cualquier parte. (2014: 210)

Castiglioni, el superior de Damonte, lo convoca para una maniobra de 
encubrimiento de un secuestro binacional. Lo usa para poner en práctica un 
método cuyo éxito ya habían probado los chilenos: «después de desaparecer 
a alguien salen a buscarlo como si nunca lo hubieran detenido» (2014: 210). 
Damonte, cuya misión es buscar en Buenos Aires al ya desaparecido en 
Uruguay, no sabe que su acción es una pantalla para el ocultamiento del 
crimen y por eso encara esta investigación con la seriedad que, a su juicio, 
requiere el caso. 

Sus idas y vueltas entre las dos orillas del Río de la Plata se habían 
iniciado antes, a raíz de otras responsabilidades laborales. En este vaivén había 
conocido a una mujer que se volvió su amante: María Eugenia, personaje de 
aura ficcional y por ende factible en un mundo de clandestinidad globalizada: 
una espía rusa educada en Madrid, enviada a Latinoamérica por su protector 
y jefe para tomar nota de lo que ocurría en esa región. Katia, o la agente Luna, 
o Ekaterina Alexandrovna Liejman, o María Eugenia (en Buenos Aires), se 
dedica a enviar reportes sobre la Argentina a su responsable, un hombre 
atípico de la KGB que acabará desplazado por otros, menos interesados en 
la situación de Sudamérica y más dispuestos a apoyar las masacres que a 
frenarlas. Estos reportes revelan que la agente se había formado de inmediato 
una idea cabal de lo que pasaba a su alrededor: le bastaba asociarlo al 
acontecimiento crucial de la Europa del siglo XX (aunque, en tanto agente 
de la KGB aún no renegada, no llegaba a establecer comparaciones con lo que 
sucedía en su propio país de origen): 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   121 29/03/2019   11:13:46



122

La situación, para la agente, tiene semejanzas con lo que les pasó a los 
judíos de Europa Central en los años previos a la Segunda Guerra Mundial. 
Algunos pudieron huir del genocidio porque tuvieron la certeza de que los 
iban a exterminar, y también porque contaban con recursos económicos 
para emigrar lo más lejos posible, o con amigos o parientes en otros países. 
Sin embargo, el grueso de los judíos quedó a la intemperie, a merced de 
los pogromos primero y de los campos de concentración, después. La 
situación se repite porque, a diferencia de lo que se dice, no se aprende 
de la historia: una y otra vez el horror toma a algunos por sorpresa y a 
otros les resulta indiferente. Y aunque los gobiernos se dan cuenta, le dan 
prioridad a otros asuntos. (2014: 722)

La espía presencia un asesinato de la Triple A y percibe cómo se 
escamotea esta realidad en periódicos donde un cuerpo baleado en plena 
calle no es noticia. También percibe que sus esfuerzos por alertar a la 
organización a la que pertenece son inútiles (uno de los agentes locales, 
incluso, la amedrenta para que cambie el tenor de sus informes). Es entonces 
cuando acepta involucrarse en la historia de Natalia/Aurora, para al menos 
salvar un par de vidas. Lo decide en el instante en que Damonte aparece en su 
departamento con el cuerpo cadavérico de la secuestrada enroscado en una 
valija. Su elección le dice al lector que es posible, en cualquier situación y a 
pesar de todo, optar por conservar la humanidad. El capitán y la agente, en 
lugar de seguir el guión escrito para ellos, se liberan y responden al llamado 
del Otro. Una reacción tan lógica como excepcional en tiempos del Mal 
desatado. Finalmente, tanto en el relato como en la realidad, Katia termina 
por desligarse de una KGB que minimiza el horror en aras de salvaguardar 
intereses comerciales. Tras su encuentro con la otrora agente de espionaje 
y actual María Eugenia Moreno treinta años después de aquella coyuntura y 
en su exilio venezolano, Butazzoni anota: 

Esa fue la mujer que se encontró una noche con el cuerpo de Aurora 
Sánchez en el apartamento de Buenos Aires. Según ella, ningún 
entrenamiento psicológico podría haberla preparado para ver lo que 
tuvo que contemplar aquella vez. Su relato acerca de las condiciones en 
que fue transportada la prisionera dentro de una valija me resultó tan 
escalofriante que ni siquiera pude volcarlo en papel cuando me lo propuse 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   122 29/03/2019   11:13:46



123

en Maracay. Dentro de mí la información estaba pero la imagen de una 
joven recién parida convertida en un esqueleto pútrido, era a todas luces 
excesiva. En aquel momento, recuerdo haber pensado que había detalles 
vinculados con la peripecia que, pese a ser reales, podían acabar por ser 
poco creíbles. (2014: 722)

Entre los tantos pormenores insólitos figura el secuestro del hijo 
de Aurora, Juan Carlos, con el objetivo de sacérselo al apropiador para 
devolvérselo a la madre. Manuel, Katia y Aurora, ya embarcados en la 
confrontación con los «métodos oficiales para derrocar a la subversión», 
organizan un operativo a la luz del día y en la vía pública para recuperar al 
bebé (semejante al practicado por los grupos guerrilleros que encaraban, 
desde los albores de los setenta, acciones tipo «Robin Hood»). El secuestro 
liberador se concreta y Juan Carlos seguirá al cuidado de su madre. El niño 
será inscripto, en 1977 (año en que el capitán Damonte pide la baja del Ejército) 
como hijo adoptivo de ambos. El capitán, devenido salvador y cómplice de 
Aurora, se casa con ella para poder inscribir al hijo y así proteger al atípico 
grupo familiar de posibles sospechas. Es un matrimonio por conveniencia 
pero la sobreviviente, que se resiste a su indeseado lazo con un represor, 
aprende, poco a poco, a respetarlo. 

Damonte, a fines de los ochenta, se quita la vida y deja un testimonio 
que el «hijo», mucho después, rescatará del olvido. El joven busca a Butazzoni 
para entregarle las cintas grabadas donde se oye la confesión de su padrastro 
antes de «quitarse la vida de un balazo». Damonte se había suicidado en los 
ochenta (cuando estos asuntos le importaban a pocos en Uruguay), doce 
años antes del momento en que Juan Carlos le ofrece el material. En una 
entrevista para CNN Chile, en ocasión de la presentación de su libro en la 
Feria Internacional del Libro de Santiago (FILSA, 2014), el autor describe la 
escena que desató su investigación, cuando había organizado un foro radial 
con miembros de la sociedad civil uruguaya.

En ese foro que era en vivo en una radio de Montevideo, había varios 
protagonistas de las épocas anteriores. Uno […] era Pepe Mujica, que 
accedió a esa mesa redonda para hablar del pasado y del futuro […] Fue 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   123 29/03/2019   11:13:46



124

la primera vez que se sentaron en Uruguay, en la misma mesa, personajes 
aparentemente contrapuestos. Y de la repercusión que generó eso surgió 
una llamada telefónica de un muchacho joven que me dijo que él tenía 
conocimiento acerca de cadáveres de prisioneros políticos desaparecidos 
que estaban enterrados en los fondos de un cuartel. Esa historia, que 
comenzó con esa llamada telefónica, yo la investigué […] durante muchos 
años, durante mucho tiempo creyendo que tenía un rompecabezas que 
no coincidía, que me iba a quedar sin nada en la mano, hasta que poco 
a poco, para mi propia sorpresa, fui descubriendo que aun las cosas más 
inverosímiles de las que yo tuviera conocimiento habían ocurrido [...] Lo 
que yo descubrí es que tenía un rompecabezas de un proceso brutal que 
vivió, yo diría que todo occidente, en 1974. Porque durante siete u ocho 
meses de 1974 uno de los ejes de la Guerra Fría entre los Estados Unidos 
y la Unión Soviética pasaba por Buenos Aires. Y fue en la única ciudad 
latinoamericana que todavía estaba formalmente libre de las dictaduras, 
y en una ciudad en la cual operaban absolutamente todos los servicios 
secretos, los servicios de espionaje, escuadrones de la muerte, etcétera. 
Entonces uno empieza a investigar y descubre una fauna en esa realidad 
[…] que, vista a la distancia, parece realmente de ficción. (En línea, CNN 
2014)

Este alud de información con visos novelescos le ratifica que el relato 
vigente en su país sobre lo acontecido en los setenta es falso y que hay que 
desenmascararlo.

Por años se había insistido, en algunos ambientes políticos, periodísticos 
y académicos, con que la dictadura uruguaya después de todo había sido 
mucho menos cruenta que la de otros países. La base argumental para 
sostener semejante afirmación era cuantitativa y, a mi juicio, inmoral. Se 
razonaba que el cataclismo apenas si nos había rozado, que los muertos 
uruguayos fueron pocos y los desaparecidos un puñado. Como si se tratara 
de una competencia de horrores, se reflexionaba con frialdad acerca de 
las torturas a que eran sometidos los prisioneros en Uruguay, y luego se 
indicaba –en un tenebroso redoble de la apuesta –que en Argentina, Chile 
y Paraguay, por poner ejemplos, todo había sido peor [...].

Era un secreto a voces la conjura de silencio urdida por los jefes militares, 
esa especie de omertá pactada entre los mandos de las fuerzas armadas 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   124 29/03/2019   11:13:46



125

de varios países […] Pero, si bien esto era cierto, no resultaba descabellado 
pensar que […] ese pacto de secreto podía llegar a quebrarse. Era probable 
que un arrepentido, ya fuera por cargos de conciencia o por oportunismo 
o conveniencia, rompiera el acuerdo y echara a perder la sólida fraternidad 
de los conjurados. (Butazzoni, 2014: 12–13)

El hijo de Aurora llama al periodista a su programa radial para 
anunciarle que posee información «de importancia». Se presenta como 
Ricardo y le ofrece «[un] testimonio sobre los enterramientos […] grabado hace 
años por un oficial del ejército antes de pegarse un tiro» (2014: 21). Butazzoni 
siente el impacto que le produce esta noticia:

Me quedé a solas con algunos fantasmas. Cadáveres, huesos, secretos, 
crímenes. […] Aunque el tema de los desaparecidos seguía siendo una 
herida abierta, todos nos sentíamos en una especie de laberinto maldito 
del que deseábamos salir lo antes posible.

Supuse que lo mismo le ocurriría a los argentinos, que tenían las llamadas 
leyes de punto final y de obediencia debida, más el indulto concedido 
por Carlos Menem a los generales golpistas, más algunos torturadores 
pavoneándose por las calles de Buenos Aires. Similares sentimientos 
tendrían muchos chilenos, que debieron soportar a Pinochet ocupando, 
ya en democracia, una banca en el Senado de la República […]. Todos 
estábamos metidos en un laberinto gigante, porque la conspiración de 
intrigas y silencio en torno al tema era también gigante y desbordaba las 
fronteras.

La hipocresía internacional ya había dado pruebas suficientes de su 
vitalidad y extensión. […] El caso de Pinochet arrestado en Londres y 
defendido entre gallos y medianoche por relevantes figuras de la política 
era paradigmático. A la cabeza de este torneo de hipócritas habían estado 
los gobernantes norteamericanos, y el campeón de los campeones allí 
seguía siendo Henry Kissinger [que había aceptado el Premio Nobel de 
la Paz en 1973]. 

La mente suele ser porfiada. Yo estaba abismado con el laberinto. Con esas 
tres décadas de oscuridad, de no saber o, peor aún, de saber apenas una 
parte de la verdad. Miles de muertos y un tipo que, por teléfono, me decía 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   125 29/03/2019   11:13:46



126

que él conocía un lugar desde donde, quizá, pudiera verse o adivinarse 
una salida. (2014: 16–17)

El testimonio del oficial está grabado en una cinta. Y el joven admite, 
ante la presión del periodista, que quien confesó y se mató era su padre y que 
sospecha ser hijo de desaparecidos: la madre le asegura que es su hijo, sin 
embargo nunca le ha explicado por qué es adoptado. 

Ésta es otra compleja línea argumental que comienza en los setenta 
con su madre, en ese entonces Natalia, llegada al Chile de Salvador Allende 
en marzo de 1973, huyendo de Uruguay.

Militante estudiantil, ella quería ser maestra y hacer la revolución. En 
1969, a los quince años, participó en su primera manifestación contra 
el gobierno. Al año siguiente aprendió a preparar cócteles molotov y 
en 1971 ya colaboraba con el MLN. Dejó de hablar en las asambleas y se 
dedicó a darles cobertura y refugio a los clandestinos, a conseguirles 
ropa limpia y comida. Cuando ocurrió el desastre en abril de 1972, con 
cientos de tupamaros capturados, algunos muertos y una estampida más 
bien generalizada, nadie la delató […]. De todas formas sus compañeros le 
fabricaron una cédula falsa para que pudiera viajar fuera del país, pues ni 
siquiera tenía la edad suficiente para hacerlo sola. (2014: 13)

Tras el golpe de Pinochet un impulso la lleva a huir a la Argentina, 
cuando siente que está embarazada, lo que la lleva a querer sobrevivir a 
como dé lugar. En el Chile de Salvador Allende se había enamorado de Javier 
Dorrego Conde, un estudiante de Iquique radicado en Santiago, que militaba 
en el MIR y padre del futuro bebé, que desaparece con el golpe. Justo antes de 
un allanamiento en la casa donde sus compañeros socialistas santiaguinos 
la alojan y ayudan, apuesta a una riesgosa huida por la cordillera para evitar, 
sin saberlo, la redada donde un comando de Manuel Contreras fulminará a 
varios de sus protectores. A medida que el terror le pisa los talones cambia 
de piel para encarnar la fuerza de una Madre Coraje; fuerza que, sumada a la 
solidaridad de muchos y a una serie de factores aleatorios, le permite salvarse 
a pesar de caer en manos de los verdugos que la capturan en San Juan y la 
torturan en Buenos Aires. 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   126 29/03/2019   11:13:46



127

Tanto Aurora como los otros protagonistas realizan aprendizajes 
tan radicales como veloces en este universo sin compasión donde todos 
están a la intemperie. Van lidiando, como pueden, con un mundo que se ha 
vuelto inabordable, que carece de legibilidad y no se entiende dentro de los 
parámetros compartidos hasta entonces. Los vemos en sus dudas, en sus 
virajes, en sus negaciones, en sus dilemas éticos. La exigencia de la trama es 
imperativa y van arriesgando soluciones nunca moralmente puras, siempre 
contaminadas por la pulsión básica de la sobrevivencia. En este caso logran 
salvar, también, a un recién nacido, dándoles la espalda a ciertos compromisos 
políticos, laborales e ideológicos. Al mostrar al menos un caso en el que la 
conjunción de azar, urgencia y desesperación no logra que los personajes se 
desentiendan del dolor del otro, se cuenta la zona más sutil de la historia, 
una zona existencial frondosa que nos obliga a bajarle el volumen a los juicios 
típicos del purismo ideológico. 

Las cenizas del Cóndor revela modulaciones del horror y de la 
resistencia que no entran en ningún esquema. Como los protagonistas no 
figuran con sus nombres y apellidos reales, en «Después de las cenizas», el 
último capítulo, Butazzoni aclara: «Este libro es una novela y como tal debería 
ser leído. Algunos nombres tuve que cambiarlos y en un par de episodios las 
circunstancias geográficas y las fechas de ciertos eventos también fueron 
modificadas» (2014: 751). Sin embargo, tras detallar qué lugares descriptos no 
coinciden con «la historia real» (como el destino de la espía) y qué personajes 
aparecen con identidades ficcionales, el autor da, en muchos casos, sus 
nombres y oficios terrenales: 

… Aurora Sánchez […] ejerce como maestra en Montevideo. Juan Carlos 
Docampo Sánchez [sus apellidos son otros] se realizó exámenes de ADN 
y así confirmó plenamente sus vínculos filiales. (2014: 751)

[Agradezco a] Don Ignacio Fuenzalida en Putaendo, porque su proeza de 
cruzar a pie la cordillera de los Andes en 1973 como guía de un puñado 
de hombres, mujeres y niños que huían de la dictadura de Pinochet, fue 
la inspiración que propició la aventura de Juana, la mujer del rifle [que se 
transforma en guía de Natalia del cruce cordillerano]. (2014: 756)

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   127 29/03/2019   11:13:46



128

Estas aclaraciones denotan una evidente intención testimonial, 
sustentada en una investigación que encuentra «documentos oficiales 
elaborados por gobiernos, sistemas de justicia o instituciones de varios 
países», cuyas referencias bibliográficas aparecen listadas (2014: 753). En 
este y otros sentidos Las cenizas del Cóndor coincide con la práctica, iniciada 
por Walsh, de una escritura que se ocupa de lo que niega la historia oficial:

Este libro es una novela, sí, pero los canallas que habitan sus páginas 
son canallas de la vida real y es importante nombrarlos para no olvidar… 
(2014: 753)53 

… el pacto de silencio de los militares uruguayos se mantuvo a lo largo 
del tiempo. Los restos de algunos desaparecidos fueron recuperados por 
fin, desenterrados de diversos lugares […] pero hasta ahora la mayoría 
de los cuerpos de aquellos prisioneros asesinados no han sido hallados. 
(2014: 752)

Las fuentes que aparecen en la trama son las crípticas anotaciones del 
finado capitán Damonte, garabateadas en una colección de cuadernos rojos; su 
voz grabada en una cinta, que le entrega Juan Carlos a Butazzoni, y la historia 
que, con reticencia, le cuenta Aurora al periodista en la habitación donde 
su otrora salvador y ahora esposo se suicidara. También figura la versión 
de la ex espía, que al intimar con la ex detenida-desaparecida le confiesa su 
pertenencia a la KGB. En suma, la novela se nutre de las versiones de distintos 
sobrevivientes: dos de los campos y una de la Guerra Fría, todos marcados por 
«los años de plomo». El relato avanza con saltos geográficos y temporales que 
obligan al lector a hilvanar las múltiples tramas, complicidades, renuncias y 
pujas por el poder que habilitan un plan de exterminio. El autor piensa que la 
literatura debe intervenir ante la falta de justicia pero que, aun si la justicia 
interviniera, el tema seguirá interpelándolo, porque lo acontecido desborda 
cualquier intento de comprensión y siempre invita a indagar más. Siente 

53 Uno de esos canallas es Michael Townley, el agente de la DINA y de la CIA que asesinó al general 
Prats, otro hecho que narra la novela. El criminal vive en algún lugar de los Estados Unidos al 
amparo del programa federal de protección de testigos (2014: 752).

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   128 29/03/2019   11:13:46



129

que tiene que escribir para sacudirse el miedo de una época marcada por el 
engaño, la atrocidad y la parálisis: 

Teníamos miedo de preguntar, quizá porque adivinábamos las respuestas. 
Teníamos miedo de reclamar, tal vez porque desconfiábamos de nuestras 
propias fuerzas para hacerlo. Es verdad que había valientes, pero yo no 
estaba entre ellos. Y además, estoy seguro […] de que aquellos valientes 
tenían su propio miedo. Para sacurdime el miedo, o para sentirme menos 
manchado por tenerlo, decidí investigar otra vez los hechos de ese tiempo 
y contar a mi manera la historia de aquel muchacho y su madre. Fue 
entonces, y solo entonces, que me lancé a escribir una novela. (2014: 198)

Al lanzarse a los recovecos, al misterio de algo impensable cuando 
irrumpió pero que llegó a aceptarse como normal y por eso perduró, este texto 
logra sacudir, incluso, a quienes siguen evitando enfrentarse a la dimensión 
de la tragedia. Por otro lado, al mostrar que el poder tiene siempre grietas por 
donde los humanos podemos crear formas de fuga, denuncia con más fuerza 
a quienes devinieron cómplices, verdugos o meros espectadores del desastre. 

Para implementar este compromiso con la crítica y la autocrítica, 
Butazzoni prefiere narrar de un modo accesible, directo, que le permita 
compartir su visión y su búsqueda con un lector que «está en el centro de 
la creación literaria», porque un libro no existe hasta que no es leído. Los 
lectores, cuando leen un libro, le otorgan existencia, de cierta forma lo 
escriben y esta es una de las paradojas de la llamada propiedad intelectual. 
A veces hay magia y entonces el libro lee al lector» (Semanario Voces, 2010: 
16–24). Por último, lo que lo mueve a escribir es un conjunto de ideas propias 
de la época en que vive, con su realidad interpersonal. Y una de las ideas 
rectoras de nuestra época es la memoria54. 

Las cenizas del Cóndor es una historia que apela a la memoria como gran 
motor del desarrollo social y cultural de una sociedad determinada […] 
Este libro a lo que apela es a […] la construcción de la memoria [por parte] 
de la sociedad lúcida. Lo que nos ha faltado a todos es tener conciencia 
de que, en realidad, los procesos que se vivieron en nuestros países 
fueron resultado de nuestras propias sociedades. […] Éstos eran nuestros 

54 Conceptos vertidos por Butazzoni en la Feria del libro de La Habana, 15/2/2016.

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   129 29/03/2019   11:13:46



130

dictadores […] eran hijos de nuestras sociedades […] Es la historia de 
nuestros propios fantasmas, que nos invadieron y nos ocuparon nuestros 
propios países. (Subrayado mío. Entrevista, CNN Chile: 2014)

Y si algo es tan nuestro, ¿quién sino nosotros puede asumirlo?

Sala 8. Entre el sueño y la memoria

Es, simplemente, que uno le habla a usted de un estado que usted no 
conoce. El tránsito. Estoy en tránsito. Uno no sabe ni para dónde ni para 
qué va. Estoy sobre la superficie, pero ya no estoy. Estoy, porque no me 
han dado destino. Entonces, vago por un tiempo que va más allá del vivido. 
Navego por todos los tiempos. Lo que uno vivió lo vivió otro, otros, en 
otros días. Y tenga en cuenta que sigo acá, porque no me han devuelto a 
mi mamá, que me reclama, y le dicen que no estoy, que nunca estuve, que 
se vaya a la sección Pérdidas y Hallazgos. (Rosencof, 2012: 18)

Mauricio Rosencof, uno de los nueve militantes tupamaros del 
Movimiento de Liberación Nacional (MLN) tomado como rehén en 1973, 
publica con Eleuterio Fernández Huidobro, tras su liberación en 1986, 
Memorias del calabozo (1989), libro inscripto en la etapa inicial de la escritura 
concentracionaria. En sus palabras, esa obra es «una barricada testimonial» 
armada con relatos de muchos convocados para contar las historias de todos. 
«Un libro prolijamente testimonial, sin adjetivos», lo define en una entrevista 
con Marcela Mazzei (Ñ, 22/6/12). 

En la contratapa de Sala 8 se revela el camino que lo llevó de esa primera 
escritura a la novela:

El primer impulso del escritor fue el rescate de las voces de los compañeros 
sobrevivientes. […] Era la etapa de la denuncia del horror, de la puesta 
en escena de lo negado por tantos. Pero con el tiempo, al notar que los 
desaparecidos siguen viviendo en [el sobreviviente], opta por conjugar 
«todas las voces todas», tal como conviven en ese universo que no 
pertenece ni a la Tierra ni al Cielo, y que compara con el Hades. «Un 
lugar profundo, infinito, oscurísimo y sin sol». Más específicamente, la 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   130 29/03/2019   11:13:46



131

Sala 8, «…una suerte de Comala, aquel territorio de vivos y muertos que 
creó Juan Rulfo» en Pedro Páramo. Es desde ese lugar donde «convoca a 
sus fantasmas para exorcizarlos». (2012: 9)

La curiosa afirmación del autor: «…había un territorio que por pudor 
nunca había abordado, el del sufrimiento real», me hace pensar que, en 
Memorias del calabozo, no había logrado indagar desde la subjetividad, labor 
que empuja la escritura hacia lo simbólico. Y eso es lo que hace en Sala 8, 
donde narra con humor negro los padecimientos vividos en dicho espacio 
del hospital militar donde depositaban a los torturados tras el interrogatorio.

Ahí describo un clima que era lo que sentía, es decir, no hay una división 
exacta, no hay un límite geográfico entre la vida y la muerte. […]. Esa 
realidad tangible [que padecieron los rehenes] no era vivible: no te daban 
agua, poca comida, no veías el sol, no veías un rostro, no tenías un libro, 
estabas bajo tierra... Entonces se vivía en el mundo de la imaginación, 
de los recuerdos y de la fantasía. Y en esta historia todo se narra 
coloquialmente y en un mismo plano, es decir, no hay que diferenciar 
esto ocurrió y esto fue imaginación. Ocurrió todo, la imaginación y los 
hechos. (Mazzei, 22/6/12)

Mundo de imaginación, de recuerdos, de fantasía. Pocos asociarán el 
testimonio con estas palabras y, sin embargo, ¿qué otra cosa revela su obra 
sino la voluntad de testimoniar la vivencia de la desaparición? El mismo autor 
describe su libro como una literatura lírica y política que narra la existencia 
de quienes fueron excluidos de la polis. La lealtad es con los desaparecidos y 
con la literatura. Los compartimentos no son estancos, la escritura los supera, 
desparramando sus destrezas más allá de categorías estancas. Mediante 
imágenes y diálogos se escenifica la vida de los condenados y de quienes 
los esperan para siempre. El relato, en cierta medida, sustituye el imposible 
duelo (2012: 9).

Tal vez por tratarse de un duelo, las últimas páginas de Sala 8 anclan 
en la muerte:

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   131 29/03/2019   11:13:47



132

–Una bolsa para cada uno, ¡vamos!

Y las bolsas se abren con un tajo de bayoneta y va cayendo en cada tanque, 
sobre mi cabeza, algo como arena. Tal vez, sal. No sé. Y en eso veo, sin 
sentir, que ese cargamento blanco comienza a corroer, morder, mascar, 
lo que me está quedando del cuerpo de otros tiempos.

Es cal. Cal viva.

No se oyen quejidos. El de los muertos es silencioso. Los muertos se van 
con sus quejidos [...] Es un lamento que ya no viene del dolor. Como si 
un instrumento lo ejecutara. A veces son como una orquesta. Vibra sin 
desafinar. (Rosencof, 2012: 129)

Entre la espera y el final, el narrador (Pan de Dios) –una de las voces 
de ese Paraíso tan particular, de ese cielo tan extraño que es el limbo donde 
habitan los desaparecidos– siente, como todo testigo, que es un sujeto plural: 
«Es notable cómo desde mi espiritualidad […] tengo la sensación de que todo 
es uno, que todos somos uno […] Y me incluyo, aunque no soy lo que ellos 
todavía son: seres viviendo. Vivientes en tránsito» (2012: 19). 

Él, el testigo, es un ser vivo. Es la única diferencia que los separa y 
los une en el texto, donde «todo es uno». El sufrimiento es uno. El narrador 
describe la desaparición como una «memoria suelta», como «un tiempo sin 
lógica ni cronología», como una zona donde rondan seres que ya no están y 
«que no terminan de dirigirse a un destino»:

No sigo como alma en pena, porque uno acá toma nota de todo y tiene 
conciencia y memoria de los días en que estuvo, y hablaba con otros, 
murmullos, susurros, señas. Y registraba. Uno es, digamos, una memoria 
suelta, sin tiempo, hasta que mi mamá dé conmigo… (2012: 19)

Se me han desquiciado los tiempos, el tiempo. Rondo en un tiempo sin 
lógica ni cronología. Puedo sentir que estoy viviendo un acontecimiento 
en la Sala 8, mientras mi cuerpo está en una camilla de chapa en el 
subsuelo. Y seres que ya no están rondan, los distingo, creo que los 
distingo. Ellos andan como uno, se ve que en algún momento anduvieron 
por acá, no terminan, como uno, de dirigirse a un destino. (2012: 71–72)

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   132 29/03/2019   11:13:47



133

En la trama también se vislumbra la metodología criminal de la 
apropiación de niños y el asesinato de las madres en los centros clandestinos, 
en términos sucintos y tajantes:

No se sabe de qué cuartel la trajeron. Solo se oyó decir a quien la trajo: 

–Ésta viene a parir y vuela. La llevaron a la sala y volvió sin vientre. […]

Cuando vinieron y alguien ordenó: –Vístase. Se vistió. Nunca dijo nada. 
Señaló el baño y se oyó un «tiene un minuto». Regresó […] y, como quien 
lanza una esperanza hacia el futuro, murmuró, por única vez, para la 
Petisa, y eso fue todo: –Mariana. Se llama Mariana. (2012: 64–65)

Fuera de estas trágicas escenas el tono del libro es irónico y hasta 
risueño. Quien rememora trata a estos seres con ternura, desde el presente, 
desde la mirada de quien cumplió un destino porque dejó la muerte atrás. 
Aunque no del todo.

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   133 29/03/2019   11:13:47



INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   134 29/03/2019   11:13:47



135

Chile: desaparece un país 

El golpe de Estado del 11 de septiembre de 1973 fue el más drástico de los que 
devastaron la región del Cono Sur en esa década. La represión que emprendieron 
las Fuerzas Armadas –con el apoyo de la derecha y parte importante de la 
Democracia Cristiana– quiso acabar no solo con el gobierno de la Unidad 
Popular encabezado por el presidente Salvador Allende desde 1970, sino con 
una política de Estado orientada a la participación popular y la justicia social. El 
interés por el bienestar de las masas encontró fuerte oposición en una burguesía 
que había hipotecado recursos nacionales a corporaciones. Amplios sectores 
de esta clase apoyaron a la oficialidad y a los altos mandos del Ejército para 
encarar proyectos de desestabilización estimulados y financiados desde los 
Estados Unidos55. Pero no hay intervención posible sin sectores locales que la 
favorezcan, y en Chile no escaseaban fuerzas dispuestas a acabar, como fuera, 
con «el peligro comunista».

Tras el golpe, Pinochet declaró que se había librado una guerra, aunque 
se trató de un plan de exterminio que comenzó con el bombardeo a La Moneda 
(Palacio presidencial) y continuó con secuestros, torturas y asesinatos. Los 
primeros días arrestaron a más de 200.000 personas mientras se torturaba 
a miles de prisioneros en el buque-escuela La Esmeralda, en el Estadio Chile 
(Víctor Jara desde 2003), en el Estadio Nacional, en Peldehue y Tejas Verdes. 

55 La intervención estadounidense en Chile se conoce gracias a los documentos secretos de la ITT 
(compañía de Telecomunicaciones), al informe Covert Action presentado al Senado estadounidense 
por la Comisión Church (1975) y a otros materiales desclasificados. Esta injerencia se remonta a 
1965, época en que la CIA detectó «las potencialidades revolucionarias» del país. En 1970 Agustín 
Edwards (dueño de El Mercurio, el principal diario chileno) se reunió con Henry Kissinger y con el 
jefe de la CIA, Richard Helms, para debatir cómo evitar que Allende asumiera; no descartaron la 
asonada militar. Finalmente aprobaron financiar clandestinamente por unos dos millones de dólares 
a El Mercurio (Página 12, 22/10/ 2008) y además elaboraron dos planes de acción, Track I y Track 
II, para impedir la presidencia del candidato socialista. Estos planes incluían desde el soborno a 
políticos y militares hasta el secuestro de René Schneider, Comandante en Jefe del Ejército, quien, 
por negarse a colaborar, murió en una emboscada perpetrada por el grupo de extrema derecha 
Patria y Libertad. Los planes de desestabilización continuaron aplicándose hasta que se logró el 
objetivo.

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   135 29/03/2019   11:13:47



136

Muchos otros centros de detención fueron apareciendo, antes o después, 
entre ellos Chacabuco, Isla Dawson, Pisagua, Ritoque, La Venda Sexy, Londres 
3856. Se desmembró así este pequeño país de diez millones de habitantes y se 
desperdigaron sus sobrevivientes por el planeta. Transformados en testigos, 
se dedicaron al desgarrador recuento de la historia del golpe y la expulsión. 

Paralelamente los «Chicago Boys» tomaban las riendas de la economía. 
Una vez que una población se encuentra en estado de shock –explica Naomi 
Klein (2007)– al poder le resulta fácil implementar medidas que, en situaciones 
normales, muchos sectores no rechazarían. Son medidas que no se improvisan: 
están listas para ser aplicadas cuando se presente la ocasión. En Chile la hora 
clave fue el golpe, encargado de imponer el capitalismo hoy llamado neoliberal. 
El método fue simple y se vuelve a aplicar en nuestra región, a rajatabla, en 
estos tiempos: acabar con toda forma de control social y estatal de la economía 
y dejar que un mercado, en apariencia apolítico, distribuya la riqueza. En 
Chile, de un día para otro, se acabaron beneficios sociales como el medio litro 
de leche servido a diario en las escuelas públicas, y se acusó al marxismo de 
todos los males: «El marxismo es como un fantasma» decía Pinochet. Ese algo 
inasible, la amenaza que ronda sin cesar, un fenómeno tan escurridizo como 
peligroso que exige mano dura. Hay quienes piensan que las presiones que 
ejercieran grupos como el Movimiento de Izquierda Revolucionaria (MIR) para 
radicalizar la política de Allende y armar al pueblo ahondaron la sensación 
de caos, detonante del apoyo de la burguesía a los sistemas autoritarios. Sea 
como sea, el plan de derrocarlo estaba en marcha: que un gobierno de izquierda 
se impusiera por la vía pacífica y democrática constituía, para el Imperio, un 
verdadero peligro: el de transformarse en modelo.57

La estrategia de la mentira sistemática se aplicó desde el inicio. El 
Plan Zeta, supuesto complot organizado por partidarios de Allende contra la 

56 Cientos de miles de secuestrados pasaron por 1.168 centros clandestinos de detención. Las cifras que 
presentan tanto el Informe Rettig (1991) como el Informe Valech (2004) sobre cantidad de detenidos, 
torturados y desaparecidos son engañosas, ya que los criterios utilizados limitan la selección y 
excluyen a muchos. Según las organizaciones de derechos humanos, la cifra de desaparecidos 
excedería los 4.000 y la de torturados, la de 300.000 en los tres primeros años. También se calcula 
que se exilió cerca de un millón de personas, o sea un 12% de la población. 

57 Sin embargo no hay plan imperial viable sin el apoyo activo de grupos nacionales dispuestos a 
aplastar al sistema que no los beneficie, a costa de cualquier institucionalidad.

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   136 29/03/2019   11:13:47



137

oposición, fue la propaganda usada para justificar el terror militar. El golpe se 
desató –según este libreto– para desarticular otro golpe. Una vez en el poder, 
se acabó con el plan económico y social y se resquebrajó el tejido socio-cultural 
que había acompañado «la vía chilena al socialismo». 

La violencia fue inusitada: el «cáncer marxista» se extirpó a fuerza 
de asesinatos a mansalva, secuestros, tortura y actos de conocida raigambre 
simbólica como las quemas públicas de miles de libros58. El bombardeo a 
La Moneda tuvo gran impacto a nivel internacional: la imagen de Allende 
defendiéndola, la lucidez de su último discurso (testimonio y texto poético 
memorable) y el dramatismo de su muerte (¿suicidio?) marcaron el comienzo 
de una tragedia que tuvo gran difusión mediática. A pesar de esto, las fuerzas 
armadas gozaron de la impunidad necesaria para llevar a cabo un plan 
exterminador veloz, abierto y devastador. El Estadio Nacional se transformó en 
centro de tortura y la «Caravana de la muerte», al mando del general Arellano 
Stark, ejecutó sumariamente en un mes a más de cien «presos políticos»59. De 
un día para otro las embajadas fueron desbordadas por numerosas personas 
amenazadas que intentaban salvar la vida. 

La determinación de eliminar al «enemigo interno» se vistió en Chile con 
ropaje legal. Una serie de bandos y decretos-leyes implantaron el estado de sitio 
y el toque de queda. El primero no fue derogado hasta 1985 y se restauró tras 
el atentado contra Pinochet en 1987. El Estado de excepción se legalizó60. Los 
militares se transformaron en una fuerza de ocupación en su propio país (con 
la activa participación de civiles, sin los cuales estas medidas no son posibles). 
Entre septiembre y diciembre de 1973 se llevaron a cabo las mayores masacres 
y la tortura se instaló como método de uso cotidiano. 

58 El testimonio más reciente que se conoce sobre los asesinatos se registró cuando «un represor 
llamó a una radio a confesar una serie de crímenes atroces cometidos en 1973»; la conversación 
se difundió por las redes sociales: «Llevábamos a varios de estos tipos a la pampa (desierto) y les 
pegábamos un tiro en la cabeza. Los dinamitábamos. No están. Están desintegrados. No quedaba 
nada» […] Si la sangrienta historia es ficticia o real deberá determinarlo ahora la justicia: (Página 
12, 12/12/2015)

59 Como documenta Myriam Pinto (2017), muchos no eran ni siquiera militantes. Asesinaron a 
mansalva. Este comentario no equivale a justifica el crimen político, apenas subraya que no se 
trataba de presos políticos como declara el poder. 

60 El bando 24 del 11 de setiembre de 1973 autorizaba a los militares a fusilar en el acto a prisioneros 
acusados de formar parte de la lucha armada, y se aplicó la ley de fuga.

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   137 29/03/2019   11:13:47



138

El Estado puso en acción distintas lógicas represivas. El tratamiento de 
shock marcó la etapa inicial, masiva e indiscriminada, cuando se asesinó y 
desapareció más gente que en los dieciseis años restantes de dictadura (Peris 
Blanes, 2008: 41). Para mediados de 1974 la Dirección de Inteligencia Nacional 
(DINA) se hizo cargo de la acción conjunta de los Servicios de Inteligencia de 
la Armada, Carabineros y Fuerza Aérea, organización autónoma que respondía 
directamente a Pinochet (en 1974 se le dio estatuto jurídico) y que desplazó a 
las Fuerzas Armadas. El poder acumulado por el dictador gracias a estas y otras 
medidas fue inmenso:

El propio presidente de la Junta de Gobierno –[designado] «Jefe Supremo 
de la Nación Chilena» por resolución del Poder Ejecutivo que él mismo 
preside– ha redactado de su puño y letra el famoso artículo 4º de ese 
decreto [que] le concede al director de Inteligencia potestades ilimitadas 
para investigar, coaccionar y castigar a cualquier persona sin distinción. 
(Butazzoni, 2014: 264–65) 

… los hombres de la DINA, reclutados en unidades militares, en ámbitos 
policiales y entre los escuadrones civiles nazis y fascistas que pululan por 
todo Chile, solo responden a Contreras, y este solo responde a Pinochet. 
[Un ex marino compara] el poder de la DINA con el de la Gestapo. Habla de 
los secuestros y los refiere a la «custodia preventiva» (la célebre Schutzhaft 
implementada por Heydrich). (2014: 69) 

El Plan Cóndor, al anularle al poder desaparecedor las fronteras entre los 
países del Cono Sur, posibilitó asesinatos de personajes conocidos, como el de 
Carlos Prats en 197461 en Buenos Aires, entre otros. La DINA, incluso, excedió 
las fronteras del Cóndor cuando atentó, en Washington, contra el ex canciller 
de Allende, Orlando Letelier, en 197662. Ante la repercusión internacional del 
crimen, la Casa Blanca se vio obligada a cuestionar los métodos del dictador. 
Para blanquear su imagen Pinochet disolvió la DINA en 1977 y creó de inmediato 

61 Carlos Prats fue comandante en jefe del Ejército de Chile y ministro del Interior, de Defensa y 
vicepresidente de Chile durante el gobierno de Allende.

62 «La dictadura chilena es responsable del atentado en el que perdió la vida el ex canciller de Allende 
en Washington [en septiembre de 1976]. Así lo corroboran los archivos del Departamento de Estado 
que entregó el gobierno de Obama». «Pinochet ordenó matar a Letelier», Página 12, 9/10/15. (En 
línea). <http://www.pagina12.com.ar/diario/elmundo/4–283436–2015–10–09.html>.

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   138 29/03/2019   11:13:47



139

la Central Nacional de Informaciones (CNI), un servicio de inteligencia similar 
destinado a la tortura y la eliminación selectiva en los años ochenta. 

En esta etapa resurge la resistencia armada: vuelve el MIR y se crea el 
Frente Patriótico Manuel Rodríguez (FPMR). Con el plebiscito de 1988 –tras 
el resurgimiento de la presencia popular en las calles durante la campaña del 
No– cae la dictadura. En marzo de 1988 Pinochet pasa de ocupar su cargo de 
Comandante en Jefe del Ejército a senador vitalicio. El presidente electo es 
Patricio Aylwin, quien, a partir de 1990, declara que se hará justicia «en la 
medida de lo posible». Con el inicio de la llamada transición democrática se 
disuelve la CNI y se sustituye por «La Oficina», organismo de inteligencia de 
los gobiernos de la Concertación cuyo fin es desarticular a los grupos políticos 
armados. 

La transición 

La izquierda y la derecha unidas jamás serán vencidas. 

Nicanor Parra

La sutil continuidad entre dictadura y posdictadura se puede detectar en la 
forma en que Chile encaró los juicios por crímenes de lesa humanidad. Recién 
entre 1994 y 2005 se logra procesar a algunos militares y se condena a prisión a 
la plana mayor de la DINA, esclareciéndose los asesinatos de selectos opositores 
al régimen, pero en 2018 empiezan a otorgarles la libertad condicional a 
responsables de crímenes de lesa humanidad, tras haber cumplido la mitad 
de la condena63. Al margen de los juicios, en este país rara vez se difunde o se 
debate en la arena pública lo acontecido; en vez de, hay escasa difusión en 
este país, aunque el cine y la literatura se hayan ocupado del tema in extenso. 
Ksenija Bilbija expone con claridad el origen y los alcances de esta política: 

63 La justicia chilena excarceló a 7 represores condenados por delitos de lesa humanidad. La resolución 
de la Corte Suprema de Justicia fue rechazada por organismos defensores de los derechos humanos 
y familiares de las víctimas de la dictadura de Pinochet (agosto 2018) En línea. <https://www.reddit.
com/r/podemos/comments/945hth/chile_la_justicia_chilena_excarcel%C3%B3_a_7/>.

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   139 29/03/2019   11:13:47



140

[A pesar de las promesas del presidente Aylwin al asumir el mando tras 
la dictadura] la verdad y la justicia tuvieron que ajustarse a una severa 
restricción («La verdad y la justicia en la medida de lo posible») recogida 
en la infame Ley de Amnistía de 1978 que garantizaba la impunidad a los 
autores de las atroces violaciones de los derechos humanos cometidas 
entre 1973 y 197864. La verdad también sufrió limitaciones por parte de la 
Comisión de Verdad y Reconciliación Nacional, presidida por el abogado 
Raúl Rettig, ya que según aquélla, solo debían investigarse los casos 
«irreparables», es decir, los de aquellos que habían muerto o habían sido 
dados por muertos, en definitiva, los que ya no podían hablar en primera 
persona de las atrocidades cometidas. Con el fin de que los militares no se 
vieran amenazados, debía impedirse a toda costa que los sobrevivientes 
tuvieran la oportunidad de contar su historia. La justicia fue negociada 
como prueba de que este tipo de pacto es realmente posible en el código 
moral de la filosofía neoliberal.

La amnesia se convirtió en una precondición supuestamente necesaria para 
la democracia. […] ¿Qué lugar y qué función se asignaría a los recuerdos, a 
las confesiones y a otros relatos de los diversos atropellos de los derechos 
humanos en el nuevo Chile del libre mercado, si el precio a pagar por la 
reconciliación era la renuncia a la justicia? (2015: 292)

En los años en que se realizan las últimas reformas a la constitución 
pinochetista, tanto el dictador como su familia enfrentan múltiples juicios. 
Sin embargo, la iniciativa de juzgarlo no surgió en Chile. El detonante fue la 
intervención del juez español Baltasar Garzón, que investigaba el «Plan Cóndor» 
en el Cono Sur65. Como Pinochet había sido «la cabeza de la hidra» de ese plan, 

64 En relación al proceso contra Pinochet en España, el 29/5/97 el gobierno emitió el siguiente 
comunicado: «Chile no reconoce competencia de tribunales de otros países para juzgar hechos 
acaecidos en nuestro territorio y sometidos a leyes y a la jurisdicción de los tribunales chilenos». 
A la hora de la puesta en práctica, se juzgó lo mínimo posible. Recién en 1996, cuando la Unión 
Progresista de Fiscales presentó una querella ante la Audiencia Nacional de España por los crímenes 
de Estado cometidos en Chile y la Audiencia se declaró competente, se inició la difusión, a nivel 
internacional, de la imagen de Pinochet como autor de delitos de genocidio, aunque nunca fue 
juzgado y condenado por ellos. (Brinkmann, 1999: 117–162)

65 Baltasar Garzón dejó su marca en el derecho internacional al poner en práctica el concepto de 
justicia universal. El juez argentino Daniel Rafecas lo explica así: «si un país no se hace cargo de 
juzgar el terrorismo de Estado, otro país lo va a hacer […] porque son crímenes contra la humanidad», 
(27/2/12). En 2012 el juez español, decidido en esta etapa a juzgar los crímenes del franquismo, 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   140 29/03/2019   11:13:47



141

Garzón intentó extraditarlo de Inglaterra –donde se encontraba de visita– a 
España, pero fracasó: el dictador retornó a Chile y recuperó su libertad66. Si 
bien en su país otro juez, Juan Guzmán, levantó nuevos cargos contra él, solo 
se le imputó su enriquecimiento ilícito (2004–05). Pinochet murió en su país 
en 2006, a los 91 años, con más de 300 querellas internacionales acumuladas 
sobre sus espaldas. Lo que lo sostuvo y posibilitó que nunca fuera juzgado por 
liderar un régimen criminal tanto en su país como en el Cono Sur se resume 
en dos palabras: apoyo civil. Butazzoni describe así a este «personaje que tiene 
costados absolutamente novelescos»: 

He descubierto [en él] una personalidad extrañísima. Él se jactaba de no 
decir nunca lo que pensaba. Él decía que a las mujeres no había que creerles 
ni siquiera cuando dijeran la verdad. Él decía que en Chile no se movía ni una 
hoja sin que él lo supiera […] Pinochet fue uno de los grandes delincuentes 
internacionales del siglo XX. Dio un golpe de Estado muy sangriento en 
Chile […] pero además de eso quiso extender ese poder de manera artera 
[…] Creó una organización internacional, la financió con dineros espurios, 
asesinó gente en Europa, en Estados Unidos, en otros países de América 
Latina […]. Ni a García Márquez, en El otoño del patriarca, se le ocurrió 
construir un personaje de esa envergadura. (CNN Chile, 2014)

Los gobiernos posdictatoriales chilenos, no ajenos a este perfil, optaron 
por la reconciliación «bajo el argumento de no querer arriesgar la estabilidad 
del retorno a la democracia» (Nelly Richard, 2010: 17). El «blanqueo de Chile» 
exigía olvidar la desaparición del país popular, y los grupos de derechos 
humanos, siempre activos en la denuncia aunque minoritarios, no lograron 
que ese país reapareciera.

fue suspendido por el Consejo de la Magistratura de España para ejercer sus funciones (el motivo 
declarado fue el de prevaricato).

66 Pinochet fue detenido en Londres en marzo del 2000 y liberado por «razones humanitarias». En 
relación a esta conducta del Reino Unido hay que tener en cuenta que el apoyo de Chile fue clave 
en la guerra de las Malvinas y que el país liderado por Margaret Thatcher era su aliado. Tal como 
indica Charles Moore en su biografía Margaret Thatcher: The Authorized Biography, Volume One: 
Not For Turning (Vol 1, 2013), Chile le ofreció a Inglaterra el uso de sus puertos para completar la 
invasión. Según la Dama de Hierro, la guerra no hubiera sido posible sin esta colaboración.

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   141 29/03/2019   11:13:47



142

Sin embargo la performance jurídico-mediática de la liberación 
de Pinochet en Londres y su llegada a Chile en el 2000 fue un terremoto 
simbólico cuya réplica llevó a Chile a debatir el significado de las palabras 
dictadura, transición y memoria. Y esta polémica remonta vuelo en los 
noventa, cuando un sector de la sociedad chilena asoma de un olvido que 
se confundió con voluntad de consenso (Pagni, 2004). 

Memoria resistente y desmemoria oficial 

… la memoria oficial de la transición chilena […] buscó apaciguar el recuerdo, 
obliterando las luchas de sentido y las batallas de interpretación que debían 

mantener vivo al pasado en discordia. 

Nelly Richard

¿Cómo se recuerda en Chile este proceso que reformuló las bases de la 
organización nacional, dejó los proyectos de cambio en ruinas e impuso una 
economía excluyente que lanzó a millones a la pobreza? ¿Con qué lenguaje se 
lo nombra? A vuelo de pájaro es notoria la ausencia, en el habla cotidiana, de 
las palabras terrorismo de Estado o desaparecido (se engloba bajo el término 
de prisioneros políticos a quienes sufrieron la experiencia carcelaria y la de 
los campos). 

 Este es apenas un síntoma del problema, que no les resulta ajeno a 
quienes se preocupan por la transmisión de lo que perdura en el imaginario 
colectivo como remoto pasado. En marzo de 2019 la Comisión de Derechos 
Humanos de la Cámara de Diputados encabezada por Carmen Hertz aprobó 
incorporar el análisis de las violaciones cometidas entre 1973 y 1990 a la 
enseñanza de nivel básico y medio, en base a los informes que proveen este 
tipo de información, como el Rettig y el Valech. Queda por ver si los docentes 
lograrán sacudir los cimientos de relatos que, como indicaremos a continuación, 
no consiguen ligar la historia actual del país (con sus injusticias y exclusiones) 
al boicot y derrota de un proyecto económico, político y social que se descarta 
por obsoleto antes y en lugar de cualquier reflexión crítica. Este estado de cosas 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   142 29/03/2019   11:13:47



143

es el resultado de una transición pactada que fue trabando la posibilidad de una 
ruptura con el régimen dictatorial. Lo que se procura y se logra es la continuidad. 
Gracias a este pacto las fuerzas armadas reconocen la vigencia del régimen 
democrático, los partidos políticos aceptan la constitución pinochetista de 
1980 y el régimen económico se mantiene incólume. Con esta democracia de 
los acuerdos se instalan reformas negociadas y graduales que no lesionan los 
intereses de quienes refundaron el país, mientras se siguen los lineamientos 
instaurados por la dictadura. 

A nivel cultural esta situación cristaliza en una mirada dirigida al futuro, 
como si ese futuro pudiera cortar amarras con un pasado que sigue presente. 
Por eso se dice que Chile optó por la construcción de una «memoria mítica» 
en base a un «pasado encapsulado». Quienes rechazan esta vuelta de tuerca, 
como los sobrevivientes y familiares de desaparecidos y asesinados, siguen 
creando memoriales por todo el país, han museificado centros de tortura y 
exigen justicia. Pero no han logrado, hasta ahora, modificar las bases de un 
discurso que invisibiliza el vínculo entre ese pasado y este presente. 67

Graciela Rubio identifica distintos relatos históricos que se fueron dando 
con el correr del tiempo, y muestra cómo no ha habido hasta ahora uno solo 
que dé cuenta de la responsabilidad cívico militar del golpe. 

...la discusión pública y los Informes de Verdad han enmarcado el pasado 
reciente de Chile en tres tesis históricas explicativas.La tesis de la crisis 
republicana explica los hechos de 1973 como una crisis natural de la historia 
política del siglo XX, en la medida en que esta se abrió a la participación 
popular; la tesis del determinismo e inevitabilidad de la violencia [los 
explica como el resultado de] una suerte de fuerza natural constitutiva 
de la sociedad, activada en este caso por la Unidad Popular, y la tesis de la 
Guerra fría (2003-2015) explicaría lo vivido como resultado de la fuerza de 
las ideologías en el mundo bipolar, instalando una desresponsabilización 
de la clase política local sobre los hechos. (En línea, 2014)

67 Este vínculo se visibiliza en el medio urbano, sin embargo, gracias al «arte-acción». Yael Zaliasnik 
(2013-2016) describe innumerables manifestaciones ciudadanas que, por medio de la intervención 
pública performática, ponen en evidencia que las heridas del pasado no han cicatrizado.

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   143 29/03/2019   11:13:47



144

Ni siquiera la más notoria acción por parte del Estado que indica una 
voluntad de no olvidar: la creación del imponente Museo de la Memoria y 
los Derechos Humanos en Santiago (2007) por parte de Michelle Bachelet 
al finalizar su primer período presidencial (2006–2010). Además, Bachelet 
había prometido una nueva Carta Magna para acabar con la vigente, heredada 
de la dictadura, que sufriera leves modificaciones desde 1980. En sus 
palabras: «Actualmente los procesos democráticos se ven frenados por trabas 
autoritarias. Queremos una Constitución sin cerrojos, que garantice el pleno 
ejercicio de nuestros derechos y deberes»68. Pero su administración cumplió 
a duras penas con lo prometido: la presidenta firmó y envió al Senado, cuatro 
días antes del fin de su mandato, un proyecto de reforma de la Constitución, 
y el presidente Piñera «le dio un portazo»69.

En contraste con esta negativa o reticencia del Estado chileno –de 
acuerdo al sector que gobierne– para acabar con dicho pacto, la resistencia 
cultural y política al régimen tuvo un rol muy notorio. 

…si bien es cierto que en ese entonces la represión era feroz, paradójicamente 
y producto de las mismas circunstancias, […] la actividad cultural 
se multiplicó como los panes y los peces. Se producía el milagro, la 
efervescencia artística se daba en todo el país y de sobremanera en las 
universidades, al alero de las organizaciones estudiantiles, ONG, y en 
algunos espacios dispuestos por el ala más progresista de la Iglesia Católica. 
(Gonzalo Contreras, 2006: 14)

Esta batalla se sostuvo desde los inicios de la dictadura y fue 
protagonizada tanto por intelectuales y artistas que siguieron denunciando la 
maquinaria del terror estatal como por las organizaciones armadas. El funeral 
[de Pablo Neruda, a 12 días del golpe] «se convierte en el primer acto político 
de resistencia masiva a la Junta Militar» (2006: 15).

La confrontación con el poder asumió distintas caras: soterrada dentro 
del territorio nacional, más abierta en el exilio. Hacia 1977, cuatro años 

68 En línea <http://michellebachelet.cl/compromisos/nueva–constitucion/>.
69 <https://www.efe.com/efe/espana/mundo/el–gobierno–de–pinera–le–da–portazo–al–proyecto–

una–nueva–constitucion–bachelet/10001–3554180>.

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   144 29/03/2019   11:13:47



145

después del golpe, se perfilaba en el país una oposición visible al régimen que 
continuó hasta el plebiscito de 1988, cuando se selló su caída. En la primera 
etapa la infraestructura cultural se redujo a periódicos clandestinos, rayados 
relámpagos, poemas y canciones, obras de teatro. La creatividad (de la mano 
de la necesidad) alcanzó también a las poblaciones, donde se produjeron 
actividades literarias y culturales y las famosas arpilleras (testimonios de 
la historia traumática vivida, confeccionados en tela, con recortes de ropas 
pertenecientes a los desaparecidos y a sus familiares) (Jofré 1981: 53–54). Como 
dice Marjorie Agosin las arpilleras configuran «una historia de hilos mágicos» 
creados por un grupo de mujeres chilenas que desafiaron a la dictadura militar 
y que, bordando su pena en retazos de tela elaboraron, a partir de su artesanía, 
una de las más valientes formas de protesta popular en América Latina (1996).

Este movimiento cultural y artístico –con publicaciones que circulan 
sobre todo del 78 en adelante– se suma al movimiento de denuncia que se 
desata en el exilio. En el país la poesía se transforma, más que en un género, 
en resguardo y reserva ética. Contreras destaca:

…la entrega generosa que hicieron poetas como Enrique Lihn, Emilio 
Moltedo, Miguel Arteche, Jorge Teillier, Nicanor Parra, Juan Cameron, Juan 
Luis Martinez, César Soto, Stella Díaz Varín [...] Abrieron sus casas, sus 
bibliotecas, y su conocimiento, estableciendo de esta manera una dinámica 
de continuidad y recambio en nuestra poesía de fin de siglo. (2006: 12)

En el exterior se filman películas de resonancia masiva, como Missing 
de Costa Gavras, inspirada en el caso del periodista norteamericano Horman, 
desaparecido y asesinado a los pocos días del golpe. Y, sin duda, el canto popular 
resulta esencial para encarnar el grito de la protesta. 

Poco antes del proceso de transición que se inicia en 1990 salen a la luz 
investigaciones periodísticas acerca de acontecimientos que revelan tanto los 
intentos de confrontar al poder como los métodos de exterminio. Operación 
Siglo XXI (1990) reconstruye el fallido atentado contra Pinochet, perpetrado 
por el Frente Patriótico Manuel Rodríguez (FPMR) en agosto de 1986. La 
periodista Patricia Verdugo y la abogada y defensora de los derechos humanos 
Carmen Hertz arman el texto sobre la base de entrevistas y declaraciones de 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   145 29/03/2019   11:13:47



146

los protagonistas durante los juicios relacionados con el caso. Verdugo es 
también autora de Los zarpazos del Puma (1989), donde se esclarece la masacre 
de la Caravana de la muerte. En Interferencia secreta (1998) da a conocer los 
comunicados radiofónicos de los jefes de las Fuerzas Armadas chilenas el 
11 de septiembre de 1973, grabados por un radioaficionado y ocultos hasta 
entonces (Pagni, 2004). Por último, esta audaz periodista escribe Bucarest 187 
(1999), donde reconstruye el secuestro y la desaparición de Sergio Verdugo, 
su padre (presidente del Sindicato de Trabajadores) en 1976, y las vicisitudes 
que culminan con la identificación del asesino y de los responsables de su 
eliminación. 

Las obras más importantes sobre temas cuyo abordaje era peligroso 
durante el terrorismo de Estado fueron escritas por mujeres: María Eugenia 
Camus, Mónica González, Carmen Hertz, Pamela Jiles, María Teresa 
Larraín, María Olivia Monckeberg, Myriam Pinto, Patricia Politzer, Elizabeth 
Subercaseaux, Florencia Varas y Patricia Verdugo. Esta generación de periodistas 
asumió con valentía y creatividad una labor que reafirmó el sentido social y 
ético de la profesión (Epple, 1994: 51). Algunas, además, testimoniaron sobre el 
quiebre que significó el golpe. En Memorias contra el olvido (1987) se publican 
en Chile las voces de ocho mujeres que dan su versión sobre la desaparición de 
sus familiares y siguen surgiendo investigaciones vinculadas a esta historia70. 

Sin embargo, el primer paso emblemático que da testimonio del horror, 
según Jaime Concha (1978) y Armando Epple (1994), es el discurso de Salvador 
Allende pronunciado el 11 de septiembre de 1973: 

…Sigan ustedes sabiendo que, mucho más temprano que tarde, de nuevo se 
abrirán las grandes alamedas por donde pase el hombre libre, para construir 
una sociedad mejor… 

A partir del trágico final del líder, el testimonio de denuncia no se 
hizo esperar. Muchos autores chilenos se han hecho cargo de su historia 
en crónicas y ficciones documentales como Actas de Marusia, de Patricio 

70 Por ejemplo, Zalaquett Aquea publica Chilenas en armas: testimonio e historia de mujeres guerrilleras 
y subversivas (2009), donde aborda la resistencia armada desde una perspectiva de género. 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   146 29/03/2019   11:13:47



147

Manns (1977), que inspiró la película homónima de Miguel Littin; El paso de 
los gansos, de Fernando Alegría (1975)71; Soñé que la nieve ardía, de Antonio 
Skármeta (1975), y Abel Rodríguez y sus hermanos, de Ana Vásquez (1981). A 
los protagonistas de estas tramas, que habían formado parte de una sociedad 
en proceso de transformación, los sorprende la crisis histórica que los marca 
con un quiebre irreparable (Galarce: 1993). 

Algunas de las novelas que se destacan en este corpus Coral de guerra 
de Fernando Alegría (1979), La casa de los espíritus de Isabel Allende (1982), 
En este lugar sagrado de Poli Délano (1977) y Casa de Campo de José Donoso 
(1978). Hay novelas que transcurren en la diáspora, como El jardín de al lado, 
también de Donoso (1981), Viudas de Ariel Dorfman (1981) y Ardiente paciencia 
de Antonio Skármeta (1985). La muerte y la doncella, de Ariel Dorfman (1990 y 
2003), obra teatral llevada al cine con la dirección de Roman Polanski, es una 
reflexión sobre la tortura y sus huellas durante una posdictadura sin voluntad 
de justicia72. Cobro revertido (2004), novela de Leandro Urbina escrita en 
Canadá y publicada en Chile, combina exilio y humor. En Estrella distante de 
Roberto Bolaño (1996, con seis reediciones hasta 2008) se imbrican, de forma 
magistral, tortura y bellas artes. Muchos otros títulos continúan apareciendo 
hasta la fecha, como Diálogos de desaparecidos de Enrique Lihn (2018), obra 
de teatro publicada a treinta años del fallecimiento del poeta y dramaturgo. 

Richard distingue dos formas de lidiar con la catástrofe en los ámbitos 
artístico y narrativo: una buscaría suturar el quiebre que genera el terror, 
reparar la discontinuidad abierta en la historia, «refamiliarizar al destinatario 
del arte con su legado cultural para remediar el extrañamiento causado por el 
traumático surgimiento de lo desfigurado y lo irreconocible» (2000: 24). La 
otra, en la que incluye a poetas y artistas como Enrique Lihn, Raúl Zurita y 
Eugenio Dittborn, se manifiesta en «obras que [plantean] algo no aprovechable 
ni recuperable por la lógica totalitaria» (2000: 16). En esta misma corriente ubica 
al pensamiento satírico, cuya crítica es desenfadada y su discurso, autoparódico. 

71 La novela de Alegría pone en escena la fragmentación del tejido social en el 73 y plasma con maestría 
el personaje del presidente Allende. 

72 En palabras de Dorfman: «Paulina Salas, la protagonista de la obra, fue repetidamente violada 
por un doctor durante su detención bajo una dictadura tristemente parecida a la de Pinochet. 
Traumatizada por la memoria de ese abuso, logra secuestrar años más tarde a un hombre al que 
ella responsabiliza por su desgracia» («Otras hogueras», Página 12, 6/10/15).

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   147 29/03/2019   11:13:47



148

The Clinic es la revista paradigmática que, desde 1999, ya en democracia, 
establece una continuidad con los que llama «lenguajes rebeldes», surgidos 
bajo el terror, caracterizados por sus desafíos a «los discursos totalizantes 
del pensamiento ideológico». Los «vocabularios insurgentes» propios de este 
periodismo irreverente también aparecen en la plástica y en la fotografía, 
desenmascarando «el legado académico de la tradición […] nacional como 
subsistema de falsedades y falsificaciones a cuestionar y reformular» (2000: 25). 
Entre las obras literarias y poéticas que fisuran las narraciones hegemónicas se 
destacan «La Tirana» de Diego Maquieira (1983), Exit/Este de Gonzalo Muñoz 
(1983) y Por la patria de Diamela Eltit (1986). Richard da ejemplos de ruptura y 
cuestionamiento de la «palabra única», manifestaciones de la transgresión al 
«monólogo de la historia oficial» (2000: 26). No incluye entre éstos a A fuego 
eterno condenados de Roberto Rivera Vicencio (1994), una alegoría del Chile 
dictatorial y de la transición y una crítica radical a su política de olvido a la 
que alude con un lenguaje y una mitología desorbitadas, que Jorge Etcheberri 
denomina hiperrealismo grotesco. Los vigilantes (1994) y Los trabajadores de 
la muerte de Diamela Eltit (1998) procuran, por su parte, «construir un espacio 
lingüístico en el que sea posible anclar la memoria colectiva» (Pagni, 2004: 23). 

Eltit construye memoria rigiéndose por una estética vanguardista. Mary 
Beth Tierney-Tello menciona el movimiento [al que Eltit pertenecía] conocido 
como la Avanzada y lo describe como «altamente experimental, políticamente 
comprometido y estéticamente complejo, deshaciendo de este modo cualquier 
oposición simplista entre el compromiso político y lo estético» (2006). Esta obra, 
si bien creada dentro del país, se leyó mucho en el exilio. Desde sus primeras 
novelas, escritas en los ochenta –Lumpérica, Por la patria, El cuarto mundo, 
Vaca sagrada, Los vigilantes– se detectan signos de la siniestra cotidianidad 
que se instala con la dictadura.

Richard plantea que hay respuestas al terror más válidas que otras, 
porque algunas no hacen sino sostener la misma lógica que pretenden 
denunciar. Ante la pregunta sobre cómo resistir a través del arte, su respuesta 
es: desafiando sus códigos, quebrando las narrativas convencionales que 
siguen pronunciando el discurso ideológico tradicional de un lado y del otro del 
espectro político. Coincido en que hay que romper ciertos esquemas ideológicos 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   148 29/03/2019   11:13:47



149

que se arrastran desde los setenta, aunque eso no vaya siempre de la mano de 
la ruptura formal. Autores como Valdés no intentaron quebrar los códigos de 
transmisión tradicionales y no por eso lograron efectos menos potentes. Hay 
obras que, sin salirse de criterios clásicos de construcción, plasman la atmósfera 
de esos tiempos y ponen en entredicho sus prácticas. Lo importante es que el 
horror no se banalice, no se naturalice. 

La novela Carne de perra de Fátima Sime (2009), basada en el clásico 
mito del príncipe y la princesa, no recurre a formas experimentales del 
discurso, no quiebra narrativas convencionales, y sin embargo es un relato 
crítico memorable. La protagonista es una mujer que, si bien no representa 
la perspectiva típica de alguien comprometido con la resistencia política, es 
succionada y dominada por la violencia estatal73. 

La dimensión desconocida de Nona Fernandez, donde se relata el caso de 
un ex agente de la DINA que deserta y entrega información en 1984, tampoco 
intenta rupturas formales, sin embargo abre un nuevo espacio de reflexión. 

La escritura de la «segunda generación»

Los escritores de «segunda generación», como también ha sido nombrada, 
poseen nítida conciencia de no haber sido, a diferencia de sus padres, 
protagonistas directos de la historia, pero sienten que sí fueron afectados, 
aunque de forma diferente a sus antecesores generacionales. Son textos 
que evidencian una carencia constitutiva en la cual se perciben las huellas 
de una catástrofe. La percepción generalizada respecto a sus padres es que 
estos no pudieron cumplir sus expectativas y ello les dejó a los hijos una 
sensación de orfandad. (Montes Capó, 2018)

Cristian Montes Capó se hace eco de la crítica sobre esta generación en la 
cual, al decir de Sergio Rojas, los hijos han devenido «pura lucidez desterrada». 
Sin embargo este destierro específico, que los hace rememorar sobre todo 

73 Se trata de una joven estudiante de enfermería secuestrada durante la dictadura, torturada y 
apropiada como amante-esclava por un represor que la induce a cometer un crimen político. Si 
bien no puede huir de estas siniestras redes, la novela culmina con su venganza. La trama revela 
dimensiones de la existencia en cautiverio que recién están saliendo a la luz.

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   149 29/03/2019   11:13:47



150

el tiempo de la infancia, sigue apegado al «imaginario de la dictadura». Y 
esta «persistencia temática tiene íntima ligazón con las formas en que esta 
textualidad ha procesado la experiencia colectiva del duelo y los efectos del 
trauma generado por la debacle simbólica que significó el golpe militar y los 
años de represión en Chile». (Subrayado mío, 2018: 268) 

Ante esta debacle simbólica que arrasó a la región dejando sin marcos de 
referencia tanto a los sobrevivientes como a los jóvenes, afectando a ambos de 
distinta manera pero con una intensidad inconmensurable, surge esta narrativa 
particular. Según el crítico chileno: «en el imaginario social de esta generación 
se encuentra activado un sustrato apocalíptico íntimamente ligado al proceso 
de duelo que la escritura postdictatorial viene desarrollando desde el momento 
en que la democracia fue recuperada» (2018: 269)74.

Tal vez en este criterio radique una clave para entender eso que une y 
separa a ambas generaciones y a sus textos. 

… la incorporación del término apocalipsis para referirse a estas narrativas 
de los hijos, funciona como un significante privilegiado que revela una 
particular percepción de lo ocurrido en tiempos de dictadura, [...] El tono 
apocalíptico alcanzará justamente una particular expresión en los relatos 
de infancia, donde los narradores niños elaboran sus relatos moldeados por 
un imaginario terminal y concluyente, como puede apreciarse en La edad 
del perro de Leonardo Sanhueza y En voz baja de Alejandra Costamagna. 
(2018: 270)

El tono apocalíptico no será el de los sobrevivientes, imbuídos del 
imaginario setentista, mientras que los jóvenes han nacido y se han alimentado 
de una catástrofe que a menudo se vive como «definitiva e irrevocable» y 
cuyo locus, como no puede ser de otra manera, será la infancia y el mundo 
familiar destrozado. Lo que me atrae de esta lectura es que no propone un corte 
tajante entre el antes y el después, entre escrituras que «cierran sentidos» (las 
de los sobrevivientes), y las que «abren sentidos» (las nuevas), entre relatos 

74 Este sustrato, como explica el autor remitiéndose a la crítica sobre el apocalipsis posmoderno, se 
refiere más bien al tono de la escritura, sin que eso presuponga la presencia de un evento terminal. 
Se trataría de «un final sin final», al decir de Klaus Sherpe, quien puntualiza el énfasis de estos textos en 
«el aspecto catastrófico». 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   150 29/03/2019   11:13:47



151

«sin intención literaria» o «con intención literaria», sino que sitúa ambas 
textualidades en el continum de un legado en que todos seguimos sumergidos 
y del que la narrativa se sigue haciendo cargo, siempre desde su lugar, que es 
su lenguaje.

Testimonios de la experiencia concentracionaria

Narváez (1986) menciona «textos de circulación violenta» que llegan del exterior 
y se publican clandestinamente, como Lonquén: toda la verdad, de Máximo 
Pacheco (1980). La lista de libros publicados en Chile o fuera del país es extensa. 
Tejas Verdes: Diario de un campo de concentración en Chile, de Hernán Valdés, 
es el primero en difundirse a nivel internacional (España, 1974), pero se publica 
en Chile años después de la caída de Pinochet (1996). Cerco de púas, de Aníbal 
Quijada (Premio Casa de las Américas 1976); Un día de octubre en Santiago, de 
Carmen Castillo (1977); Relato en el frente chileno, de Ilario Da (1977); Prisión en 
Chile, de Alejandro Witker (1977); Diario de un preso político chileno, de Haroldo 
Quintero (1979); Memorias de una mirista, de Carmen Rojas (Montevideo, 1980), 
que en Santiago se reedita como Memorias de Villa Grimaldi, de Nubia Becker 
(2011); Dawson, de Sergio Vuskovic (1984); Dawson, de Aristóteles España (1985); 
Isla 10, de Sergio Bitar (1987); Mis primeros tres minutos, de Emilio Rojas (1989); 
Frazadas del Estadio Nacional, de Jorge Montealegre I. (2000); Chacabuco, 
Pabellón 18, casas 89, de Adolfo Cozzi (2001); Contar para saber: Chacabuco, 
Puchuncaví, Tres Alamos 1973-1975, de Mario Benavente Paulsen (2003); Retorno 
a Dawson, de Miguel Lawner (2004), entre tantos otros. 

El testimonio de Witker juega un papel fundamental por haber sido 
publicado, como indica Peris Blanes, por el Fondo de Cultura Económica (FCE, 
México, 1977), lo cual le dio una enorme visibilidad y repercusión al discurso 
testimonial:

Prisión en Chile, de Alejandro Witker, fue uno de los textos testimoniales 
de mayor impacto que siguieron al Golpe Militar. Sus diferentes paratextos 
identificaban la enunciación testimonial como una forma de combate que 
podía sustituir a las formas tradicionales de la lucha política. Para hacerlo, 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   151 29/03/2019   11:13:48



152

el texto de Witker desarrollaba una serie de estrategias de construcción 
textual que le servían para discursivizar la idea fundamental de experiencia 
colectiva y para crear un “efecto documental” que potenciaría su función 
de denuncia. (Abstracto del artículo, 2017) 

Witker se aleja del discurso literario y de toda pretensión estética, para 
enfatizar la hegemonía de lo político de estos textos que son «testimonio de 
una experiencia compartida». (Peris Blanes, 2017: 475) 

Dawson (1985) relata la detención de Aristóteles España por la Fuerza 
Aérea en 1973. El joven de diecisiete años escribe en medio de esta atmósfera: 

Sentíamos pánico. Además, todos vestíamos ropas livianas y estábamos 
muertos de hambre. Fuimos recibidos por el mando naval en la playa, 
y con infantes de Marina armados hasta los dientes. Se nos comunicó 
que éramos prisioneros de guerra, que estábamos en Isla Dawson y que 
seríamos tratados de acuerdo a los convenios de Ginebra. Esa fue la primera 
gran mentira. No solo nos torturaron salvajemente sino que, además, 
practicaron simulacros de fusilamiento con los presos, nos hacían comer 
comida hirviendo, fuimos sometidos a un régimen de trabajos forzados que 
consistía en cavar hoyos y zanjas, colocar postes, botar árboles en medio 
de golpes e insultos. La idea, como me dijo un oficial de la Armada «es 
que pierdan la capacidad de pensar, ustedes deben entender que son solo 
números»; en mi caso era el F–13. (Entrevista de Alejandro Lavquén: 2000)

En su estudio sobre las narrativas de los campos en Chile, Dorfman 
observa una estructura característica: el relato comienza con la descripción del 
lugar donde se inscribe el secuestro. La narración habitualmente se demora 
en este momento clave mientras los lectores se vuelven testigos, en segunda 
instancia, del ritual traumático de iniciación. El tránsito del mundo «normal» al 
concentracionario se describe en relación a la conducta de los secuestradores, 
a la confusión, a los golpes recibidos, al nuevo y brutal lenguaje de órdenes, a la 
entrada en ese extraño universo donde él o ella devienen un número. El testigo 
cuenta cómo enfrenta este infierno, cómo lo incorpora, cómo va adaptándose 
a ese encierro feroz donde procuran degradarlo a cada paso. El cierre de la 
trama suele coincidir con su liberación, aunque el campo prevalece más allá de 
sus límites físicos, tatuado en la memoria, siempre presente (Dorfman, 1991). 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   152 29/03/2019   11:13:48



153

Este esquema se desdibuja en las obras más recientes. Por ejemplo, 
Frazadas del Estadio Nacional, de Jorge Montealegre I. (2000) se estructura 
como el diálogo entre un testimonio del autor, escrito tras su secuestro y 
liberación, y su lectura de ese pasado que lleva a cabo en la madurez. Se visualiza 
así el papel de la rememoración que parte del presente, en contraste con la 
mirada del adolescente que padeció la experiencia.

En la posdictadura comienzan los peregrinajes de sobrevivientes a 
algunos ex campos, de donde resultan más relatos, como Retorno a Dawson, de 
Miguel Lawner (2004). El viajero se sorprende al notar que no hay restos visibles 
de lo acontecido: todo ha sido borrado menos una iglesia y su empecinada 
memoria. 

Fernando Blanco critica la particular política chilena de olvido, que (entre 
otras prácticas) enmarca los testimonios de modo que su potencia crítica quede 
soslayada. Esto se da en un «medio social debilitado» donde el poder recurre 
a «la figura compensatoria de la cultura como agente vicario de la política», 
en lugar de encarar una profunda revisión del proyecto económico y político 
de la dictadura. 

No quiero decir […] que haya ocurrido un falseamiento de los hechos en 
los testimonios de detenidos, torturados, exiliados durante el régimen de 
terror del gobierno militar. Más bien quiero decir que los hechos ocurridos 
después del golpe de 1973, contados a la manera de los caídos en clave 
de registro judicial y heroico, se transformaron en el memorial colectivo 
obligado. Los testimonios fueron las plegarias para el reconocimiento de 
una ciudadanía contrita ante la hegemonía de la época revolucionaria y 
los éxitos libremercadistas. Esta apologética hagiográfica de los caídos, 
sostenida por los gobiernos concertacionistas, operó como una narrativa 
maestra… (2012: 30) 

Esta «narrativa maestra» impide la escucha de otros registros de la 
memoria que requieren políticas estatales no diseñadas para obturarla. En 
Chile –como indica Blanco– se delinearon, en cambio, «transacciones de la 
estadística política del dato» que no hicieron audibles otros lenguajes. 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   153 29/03/2019   11:13:48



154

…[L]a ilustración de la pérdida de valor de la vida obtuvo poco éxito, a 
pesar de que el testimonio como género de la prueba y como voluntad 
de sobrevivencia pretendió con su interpelación estatal realinear las 
reponsabilidades civiles y militares en marcos éticos. El impulso solo 
alcanzó para resolver una salida política al tema de las violaciones a 
los derechos humanos […]. Impedidos de actuar contra los militares los 
gobiernos acataron el dictamen del consenso. (2012: 30–31)

El problema no radica en los textos mismos sino en las políticas culturales 
que los difunden, descartan o utilizan de acuerdo a sus prioridades. Justamente 
porque algunas voces fueron más ignoradas que otras, sin negarle a ningún 
testimonio su impacto, presento algunos escritos que se salen del parámetro 
del heroísmo militante75.

Tejas Verdes: Diario de un campo de concentración en Chile:  

la ficción del diario íntimo

En Tejas Verdes (1978, 1996), de Hernán Valdés76, aparece un tema –la alienación– 
ya presente en su novela anterior, Zoom (1971), donde los protagonistas se 
lanzan a viajes o buscan encuentros que los saquen de su absurdo personal. 
En ambos casos, los personajes son intelectuales que parecen acompañar el 
proceso de cambio del Chile de los setenta pero que, de hecho, viven al margen. 
Para ellos, su país es más paisaje que patria, indica Dorfman (1991). 

En Tejas Verdes esta falta de inserción social se percibe, una vez que 
secuestran a Valdés, como la distancia del autor frente al propio cuerpo, el 
soporte de su ser alienado. La tortura lo lleva al paroxismo del extrañamiento. 
En esta pesadilla iniciática es víctima de fuerzas que lo invaden sin que logre 
oponerles resistencia: lo dominan, lo reducen a sus urgencias básicas. «Una 
dictadura, en su gradual y sistemático asalto, puede borrar […] la existencia y 
poner sus propias voces en su lugar» (Dorfman, 1991: 147). Al relatar y repensar 

75 Algunos análisis de este capítulo son revisiones críticas de testimonios ya estudiados por mí en El 
arte de no olvidar: literatura testimonial en Chile, Argentina y Uruguay entre los 80 y los 90 (2006). 

76 Hernán Valdés ya era reconocido por sus novelas Apariciones y desapariciones (1964), Cuerpo 
creciente (1966) y Zoom (1971), y por ser editor de Cuadernos de la Realidad Nacional –revista del 
Centro de Estudios de la Realidad Nacional (CEREN) de la Universidad Católica de Chile.

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   154 29/03/2019   11:13:48



155

el proceso que termina por doblegarlo, Valdés cuestiona a quienes, como él, 
deambulaban ciegos por la vida, ante la avanzada del terror que se gestaba a 
la vista de todos.

¿Dónde estaban antes estos miles y miles de hombres que a través de todo 
el país son nuestros asesinos, nuestros carceleros, nuestros torturadores? 
¿Qué hacían, qué aspectos tenían? ¿Cómo es posible que no les hayamos 
visto, que no hayamos sospechado de su rencor, de su futura ferocidad? 
[…] Es fácil comprender ahora –por desgracia tan tarde– que vivían entre 
nosotros. Que no eran ni más ni menos que nuestros conciudadanos, 
nuestros vecinos, a veces nuestros parientes, y, en una que otra ocasión, 
nuestros amigos […] ¿Cómo no haber comprendido que todos esos que nos 
parecían enemigos inofensivos […] formaban parte de un frente de clase 
único con la ultraderecha y tenían un plan de guerra y de exterminio? […] 
Hay revelaciones que solo se adquieren de una vez y para siempre. (1996: 147)

Estas revelaciones no quieren ser literarias. Quieren ser denuncia. Por eso 
es que, en el prólogo a la primera edición de Tejas Verdes, el escritor proclama 
que su libro debe ser leído como testimonio. 

[Lo que le urge es] dar una voz a experiencias personales y al mismo tiempo 
colectivas, recién vividas, que corrían el riesgo de petrificarse bajo cifras 
más o menos globales de víctimas, de asfixiarse bajo el peso de los adjetivos 
de la información periodística. (1978: 7) 

Ni periodismo ni ficción, sostiene el autor, más bien un llamado: «el 
libro, pues, estaba dirigido a producir una reacción inmediata en el lector, a 
sublevarlo, a solicitar su solidaridad con respecto a hechos concretos» (1978: 
8–9). 

Peris Blanes nota que su posición varía con el tiempo. Al Valdés de los 
ochenta le preocupa que la ficción literaria diluya el efecto del horror a la hora 
de la transmisión, por eso insiste en su carácter testimonial. Mientras que en 
los noventa le resulta prioritario distanciarse de los textos panfletarios que, 
para esta época, se habían difundido en Chile, prefiriendo destacar su vínculo 
con la memoria. Este cambio en la función que el autor le atribuye a su obra 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   155 29/03/2019   11:13:48



156

revela «la modificación del estatuto y la función pública de los testimonios de 
los supervivientes desde los primeros años de la dictadura hasta la actualidad» 
(2009: 12).

Lo esencial para este estudio es que Valdés insiste, antes y después, en no 
referirse a Tejas Verdes como a una creación literaria. Primero lo llama texto de 
denuncia; luego de memoria, nunca novela. Paradójicamente, el autor de una 
de las obras cumbres de literatura concentracionaria, que se levanta –al decir 
del periodista Antonio Avaria– como un obstáculo contra toda tentación de 
olvido, desmerece su logro estético. Sostengo, contra su autor, que Tejas Verdes 
es una novela testimonial. 

La creación de un diario llevado en prisión es una estrategia verista: 
el tiempo narrativo coincide con los treinta y tres días de enclaustramiento 
durante los cuales transcurre un viaje donde cada paso ahonda la incertidumbre 
y la alarma ante el acecho de inumerables ataques contra la propia identidad. 
Este diario ficcional le permite a Valdés ordenar la sucesión caótica de 
aconteceres, registrar los cambios en la conciencia y los trastornos en el 
cuerpo. La mirada creada frente al material de la propia vida (porque en esas 
páginas el autor elabora y piensa, indaga, interroga e investiga) marca el ritmo 
de la trama. El diario ficcional no busca ni empatía ni redención. Lo impulsa la 
necesidad –equipable con un imperativo ético– de dar cuenta de la  atrocidad. 

El lector tiene que acompañar a una conciencia despiadada que no ceja 
en su proceso crítico lacerante, atento a la dimensión radical de su caída. El 
relato se abre a la experiencia de un hombre a merced del poder desaparecedor 
que sufre una serie de metamorfosis corporales y existenciales degradantes 
durante el proceso de aislamiento, hostigamiento y tortura. Tras las múltiples 
privaciones a las que se ve sometido, ceden el cuerpo y la conciencia. El registro 
de esta decadencia en la escritura es una recuperación de la conciencia que 
cobra vuelo para dar cuenta de esta vida inmersa en la muerte.

¿Qué diferencia existe entre la relación que el protagonista establece 
consigo mismo al autoanalizarse y exhibirse y la que asume cualquier novelista 
frente a un personaje? La pregunta es retórica: no hay diferencia, porque Valdés, 
el hombre de carne y hueso, deviene personaje en la narración; en este carácter 
se asume como la encarnación de un destino plural y se empeña en descifrarlo. 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   156 29/03/2019   11:13:48



157

El testigo registra una serie de episodios en los que la violencia se expresa en 
un tiempo vertiginoso que trata de asimilar, integrar, comprender. 

La trama

Mientras en su vida anterior el tiempo simplemente transcurría, en 
el campo «mi conciencia no admite otra noción que la de este estar-aquí-
esperando. Pura vigilancia de presente» (1978: 90). El relato comienza el 12 de 
febrero de 1974, antes del allanamiento a su domicilio, con un interrogante: 
«¿Qué hago aquí, en casa, a las 6:30 de la tarde?». En apariencia está dejando 
pasar las horas, pero luego nos damos cuenta de que espera un pasaporte que 
lo llevará al extranjero, «a donde sea» (1978: 11). El segundo día de reclusión 
(atado a una silla y rodeado de un grupo de desconocidos, presos como él en 
un lugar que no ve pero que espía) evalúa la escena traumática inicial: 

Mi conducta durante el allanamiento me parece de pronto ridícula. Sin 
considerar las armas, los tipos no tenían el menor aspecto de policías, 
muchos de ellos estaban simplemente en camisa. ¿Por qué no les exigí sus 
credenciales y una orden escrita, como ha sido advertido por la propia Junta 
Militar, a consecuencia de los asaltos y robos cometidos con el pretexto de 
estas pesquisas? ¿Y si me hubiera puesto firme, pese a la metralleta en la 
garganta? Seguramente todo eso habría sido inútil, dada la impunidad con 
que han sido violados recintos que se consideraban intocables. Aun así, mi 
conducta me disgusta. Solo la fragilidad de la condición de ciudadano en 
las circunstancias actuales y la debilidad de mi situación emocional pueden 
explicar mi absoluto anonadamiento. (1978: 28)

Su travesía es un autocuestionamiento sin respiro; el engranaje 
aniquilador se deconstruye para dar un cuadro completo e impiadoso del 
dispositivo destinado a cosificar a los humanos. Valdés, el intelectual, descubre 
las falencias de su visión de mundo cuando lo fuerzan a convivir con hombres 
que, de no haber sido por el secuestro, nunca hubiera conocido. A diferencia 
de la mayoría de sus compañeros de cautiverio, que intentan habituarse a 
su nueva condición, él se empecina en mantener una aguda percepción del 
entorno. Como no puede conciliar el sueño, está condenado a una vigilia que 
lo agota y que también, paradójicamente, lo sostiene. Sabe que sabe más que 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   157 29/03/2019   11:13:48



158

otros porque está siempre alerta pero, a la vez, nota que su actitud lo lleva a 
un estado onírico en el que su razón empieza a fallar. Por algo pensaba Jean 
Améry que el intelectual no era el más apto para resistir la existencia en estos 
limbos donde lo más práctico es no cuestionar ni cuestionarse, sino aceptar 
los nuevos códigos y adaptarse. Claro que «lo práctico», sobre todo en estos 
ámbitos, también tiene su precio.

La lectura avanza con reportes sobre su estado físico: Valdés asiste, 
impotente, a su propia metamorfosis. Se rehúsa a caer en la rutina del campo: 
sabe que dejarse estar y abandonar su ojo crítico es riesgoso a otros niveles. 
Su lucha por impedir la anulación del yo, peligro que lo acosa con la repetición 
interminable de unas pocas funciones básicas y el constante cumplimiento 
de órdenes, es incansable. Lo vemos una y otra vez en su resistencia solitaria 
y muda, hasta que encuentra a sus pares. A través del diálogo con ellos, este 
hombre de izquierda pero sin militancia partidaria recupera el discurso 
ideológico. El texto revela, en este punto, el carácter político del encierro 
colectivo: se insertan análisis sobre la situación del país y aparecen notas 
sobre grupos militantes de la época. Estas referencias –presentadas como 
datos objetivos, aunque reflejen su punto de vista– ubican al testimonio en su 
dimensión histórica. De todos modos ninguna información, en estos casos, 
puede dar cuenta de lo esencial: «…lo que yo sabía de la maldad, antes, eran 
puras caricaturas, pura literatura» (1978: 179).

El arrasamiento de la subjetividad y sus límites

La trama parte de un espacio familiar: la casa propia, donde la violenta aparición 
de lo desconocido altera tanto la existencia como el relato. Ya lo dijo Jerome 
Bruner: «Para que exista un relato hace falta que suceda algo imprevisto; de otro 
modo “no hay historia”». Si no se altera algo, «no hay nada que contar» (2013: 
31 y 34). En la mayor parte de los testimonios ese imprevisto es la irrupción del 
terror en la vida íntima o privada: 

No media ningún transcurso entre el acto de abrir [la puerta] y la situación 
de encontrarme con la boca del cañón de una metralleta contra la garganta. 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   158 29/03/2019   11:13:48



159

–Esto es un allanamiento. […] Todo es muy veloz, parece que no hubiera un 
segundo que perder. (1978: 14)

La velocidad del operativo lo deja anonadado. Esta intrusión de una 
fuerza brutal en su mundo cotidiano es el punto de partida de un salto al vacío 
hacia una vida donde padecerá la más rotunda negación de su identidad. 

El aislamiento

El secuestro impone, ante todo, la clausura de la vista a través de un «antifaz» 
que equivale al primer y radical aislamiento. El sujeto pasa a ser, de un segundo 
a otro, un objeto manipulable: «Me ponen algo sobre los bordes de los párpados, 
supongo que tela adhesiva» (1978: 19). «Me quitan los documentos, las llaves, 
todo lo que había en los bolsillos»; «es muy difícil, auditivamente, formarse 
una idea de este espacio» (1978: 24). 

No puedo imaginarme sino este ahora, este estar-aquí, maniatado, ciego, 
impregnándome del avasallador olor de orines (mi silla parece estar muy 
próxima del urinario) que se deposita como una película contra mi paladar, 
transformándose más bien en gusto; este estar–aquí siendo invadido por 
el ruido infernal del grifo de agua, que desaloja casi toda otra impresión 
de mi cerebro. (1978: 22) 

A partir de aquí el lector es testigo vicario de cómo el poder, destinado a 
«quebrarlo», va ocupando su subjetividad con desparpajo. Si bien no está solo, 
a su alrededor hay seres aterrorizados que no intentan comunicarse entre sí. 
Se podrán vincular más adelante, cuando al grupo lo trasladen de este extraño 
recinto a otro no menos inquietante, pero donde al menos se pueden sacar las 
vendas de los ojos. 

La socialización

Cuando se produce la apertura visual los detenidos se miran y comienza el 
diálogo. Entonces cada cual narra su historia: el testimonio se multiplica en 
versiones similares de un proceso que los ha dejado atónitos. En la barraca se 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   159 29/03/2019   11:13:48



160

inicia, en este momento, la socialización: los secuestrados crean un espacio 
que los acerca y los fortalece para tolerar el «afuera» –el ámbito militar que 
los rodea y controla–. En este lugar precario, donde pueden hablar mientras la 
puerta se mantiene cerrada, se suceden incidentes, anécdotas y rutinas que, 
sumadas a los comentarios del autor, bosquejan los perfiles de los prisioneros, 
sus actividades diarias y, en definitiva, las conductas básicas que exige la 
sobrevivencia. Aparecen así distintos sectores de la sociedad: el militar abocado 
a implementar reglas de saneamiento del país; el marginal atrapado por el terror 
estatal; los intelectuales abocados a desentrañar el sentido de su experiencia 
como caja de resonancia de las políticas gubernamentales; el común de la gente 
procurando la evasión mediante el entretenimiento; el campesino aferrado al 
recuerdo de la tierra; el gurú o visionario filosofando sobre el sentido último de 
la violencia hasta que, tras repetidos abusos, cae en el resentimiento al igual que 
los demás. Valdés describe sus acciones, su interrelación y su lenguaje. Intercala 
diálogos y expresiones que denotan los códigos culturales y lingüísticos de 
estratos sociales variopintos. 

Los guardias y los soldados, por regla general, expresan desprecio por 
el otro y prepotencia. Ni siquiera el militar que, por azar, termina preso, se 
diferencia de sus pares en este sentido. «El ex soldado nos dice que hay que 
reírse de la tortura. Es un machote, que se quitaría la vida por un: “quítame allá 
esas pajas”». Él, por su parte, ha tenido que aplicarla contra su propio hermano, 
cuando hacían el servicio, por «alguna hueváa que había hecho» (1978: 143). 

La crueldad

El espectáculo de la crueldad, del que Valdés da múltiples ejemplos, no se 
da solo en los campos: se instala en todo proceso de iniciación de «jóvenes 
guerreros». «Esta costra gruesa frente al sufrimiento, ese callo espiritual 
es lo que se cultiva y lo que se exhibe y […] se espectaculariza, ante la tropa 
informal […] y ante la sociedad también» (Rita Segato, 2013: 55). La dureza que 
los militares exhiben ante la sociedad simplemente se exacerba adentro del 
campo. Valdés marca el poder de muerte de los verdugos, que se muestra como 
insensibilidad extrema frente al sufrimiento provocado en el otro. 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   160 29/03/2019   11:13:48



161

–Y este libro en clave ¿Te estai haciendo el tonto? Ya, llévatelo a cantar arriba.

– Este libro es de Eva –grito, jadeando–. Está escrito en su idioma.

–Vai a descifrarlo al tiro, huevón, o te capamos.

Protesto que no entiendo el idioma, pero no hay caso. (1978: 45)

Este y otros interrogatorios aparecen en el «diario» como registro 
presente de lo vivido, junto a sus conclusiones: 

Todas las preguntas imbéciles forman parte de un modus operandi que 
desconcierta al interrogado y lo hace descuidar la defensa de aquellos 
temas para los cuales se había preparado. De hecho este es un buen sistema 
de humillación, incertidumbre, desconcierto. Se trata, en realidad, de 
mellar todas las defensas. Estamos perdidos y dependemos solo de ellos. 
Solo a través de ellos nuestros nombres, nuestras personalidades, pueden 
reencarnarse, y solo aceptando nuestra culpabilidad tenemos la esperanza 
de salir con vida. (1978: 205)

Las funciones vitales

En este proceso las funciones vitales se vuelven el eje de interés entre los 
prisioneros: «Todas las preocupaciones se postergan ante esta perspectiva 
de comer y nos amontonamos en la puerta en actitud vigilante» (1978: 72). 
Desayuno, salida al baño y comida constituyen la base de un sistema donde 
no hay margen para el placer. «Solo me importa que esto llegue velozmente 
a mi estómago, que esto se deposite allí, como requisito indispensable de la 
subsistencia de mi personalidad» (1978: 71). «Hay solo tres acontecimientos 
más o menos previsibles en cada día: el desayuno, el almuerzo de porotos y la 
cena de porotos más licuados» (1978: 125). Al grupo se lo manipula a través de 
este estilo precario de vida hasta que se produce la regresión: «la posibilidad 
de quejarse de algo aunque sea indirectamente, nos fascina. Sin darnos cuenta 
vamos adoptando un comportamiento infantil» que aumenta a medida que 
«nuestra inteligencia empieza a aceptar esta irracionalidad» (1978: 70).

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   161 29/03/2019   11:13:48



162

La espera

El espacio del campo coincide con un tiempo de espera, tiempo de total 
inactividad en un ambiente despojado de toda cualidad excepto la de ser 
lugar y techo. La vida se transforma en una repetición de incongruencias 
que el incansable grupo intenta desentrañar. La espera se ve interrumpida y 
amenazada por el interrogatorio, que pende sobre el destino de todos como 
culminación del ciclo de secuestro y tortura.

Durante el transcurso de estos días se exaspera la relación con el 
propio cuerpo. De la sorpresa inicial se pasa a la enajenación a medida que 
las amenazas se concretan –simulacro de fusilamiento, interrogatorio– y este 
proceso llega a su punto culminante: «como si el miedo me mantuviera aislado 
de las sensaciones físicas» (1978: 44). El hambre y el dolor excesivos ya no se 
pueden asimilar: «no siento nada, he perdido toda conciencia de mi cuerpo […] 
el peso y las proporciones de mi cuerpo son inconmensurables» (1978: 51); «me 
siento como una vieja máquina oxidada» (1978: 58). La regresión a la infancia 
se combina con la imposibilidad radical de reconocerse. Es entonces cuando el 
relato se torna grotesco: una escena de defecación colectiva se vuelve «carnaval 
de mierda» (1978: 100).

En la barraca los cautivos contrarrestan la degradación a la que se ven 
sometidos a fuerza de comunicación. Unos recurren al humor, o discuten la 
coyuntura política; le buscan algún sentido a una situación que persiste como 
enigma. Ninguno sabe a ciencia cierta por qué está confinado y tampoco conoce 
el plazo de la condena, si es que existe. «Nos sentimos como conejos de jaula: 
nuestros amos pueden venir en el momento que quieran para escoger al que 
quieran y hacer con él lo que se les ocurra» (1978: 129). «Cualquier condena de 
prisión definida sería mil veces más soportable que este encierro extrarreal, que 
esta marginación de todo conocimiento sobre nuestras culpas, su formulación 
y sus castigos» (1978: 145). «Hemos estado esperando el momento de entrar en 
la realidad de este mecanismo invisible del que formamos parte» (1978: 149).

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   162 29/03/2019   11:13:48



163

Modelo narrativo

Los detenidos están sujetos a un destino inefable. Esta sensación constituye 
el núcleo de la experiencia y del relato desde que se ingresa al campo hasta 
que se regresa al mundo familiar. Parece un juego del destino con hechos que 
suceden de repente y con una velocidad que no da lugar a la intelección sino 
más bien a la rutina del horror (aunque este narrador, como dije, es capaz de 
transmitir el defasaje entre sensaciones y autoconciencia). 

El relato nunca es una ventana transparente abierta a la realidad sino, 
más bien, «una matriz que le impone su forma» (Bruner, 2013: 20). La matriz del 
relato de Valdés es la lucha entre la lucidez aguda que intenta sostener versus 
la nulificación de pensamiento autónomo que le imponen. 

La humillación y anulación sistemática de los reclusos culmina en la 
sala de tortura, en la cual el detenido no dispone de tiempo para elaborar nada: 
su cerebro está en blanco (1978: 170). Casi todo el capítulo del día 4 de marzo 
está dedicado a esta sesión, precedida por un fragmento en el que recapitula 
su pasado en un intento de definir la versión que dará de los hechos durante 
el interrogatorio. La ansiedad que lo sobrecoge en el umbral de la tortura más 
temida forma parte de la tortura. En la sesión se suceden diálogos que no son 
más que el discurso del poder haciendo balbucear al dominado. Esa distancia 
que el protagonista ya sentía en relación a sí mismo antes del secuestro, al 
volverse extrema le permite considerar su propio cuerpo como algo impersonal, 
un elemento exterior al que puede medir y estudiar en sus variaciones y 
reacciones fisiológicas. 

Siento pena de mi cuerpo. Este cuerpo va a ser torturado, es idiota. Y sin 
embargo es así, no existe ningún recurso racional para evitarlo. Entiendo la 
necesidad de este capuchón: no seré una persona, no tendré expresiones. 
Seré solo un cuerpo, un bulto, se entenderán solo con él. (1978: 161)

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   163 29/03/2019   11:13:48



164

Perspectiva de género 

Si bien Valdés indica el desprecio del torturador tanto por la mujer como por 
el hombre que no es «macho», llaman la atención sus prejuicios. Aunque 
mencione el machismo de los militares y de los detenidos no percibe sus 
propias calumnias a las mujeres. 

El torturador feminiza al hombre doblega, y lo hace mediante un rito 
de dominación que niega su hombría:

– ¿Y es rica, huevón?

–Es normal, señor.

– ¿Usa anticonceptivos?

– ¿Cómo señor? […] 

– ¡Anticonceptivos, desgraciao!

– Un anillo, señor. De cobre, señor.

– ¿Y no te molesta cuando te la tirai?

–No, señor. 

– Qué le va a molestar, ¡si éste es maricón! ¿Tenís pico? (1978: 168)

La insistencia en la homosexualidad es constante en ambos bandos (en 
una situación de dependencia que se asocia a lo femenino, la masculinidad 
corre riesgos):

– ¿Hay algún maricón aquí? –pregunta uno.

– Aquí todos somos casados, mi soldado –dice Don Ramón, tomándolo 
a broma–. Yo tengo catorce nietos.

– ¿Y ninguno te salió maricón, tata?

Don Ramón se ofende y dice que el pueblo no produce maricones, que 
estos se encuentran entre los ricos. El soldado nos mira uno por uno, 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   164 29/03/2019   11:13:48



165

tratando de descubrir una evidencia feminoide. Instintivamente nos 
ponemos serios, conformamos expresiones duras. (1978: 96)

Los hombres poco saben sobre las torturas que sufren las mujeres, 
aunque circulen graves rumores – «[a] algunas les han introducido ratas 
en la vagina» (1978: 213). Sin embargo, lo único que parece preocuparles es 
su posible complicidad con quienes las abusan. En este punto, Valdés se 
une al coro y acusa a las mujeres de dejarse «ultrajar» en lugar de elegir el 
fusilamiento. ¿Acaso él mismo, en su interrogatorio, no llegó a «cantar» el 
nombre de su mujer, Eva, poniéndola en peligro? Si bien se atreve a mostrar 
cómo la tortura le hace tambalear el propio marco ético, le exige a la mujer más 
de lo que él mismo es capaz de dar: la propia vida77. Valdés no registra que el 
cuerpo de la mujer se ha usado históricamente como territorio de conquista, 
«como ejercicio de una soberanía […] que se expresa en su capacidad de acción 
irrestricta sobre los cuerpos» (Segato, 2013: 56). El escritor/testigo, incluso, 
usa parámetros distintos a la hora de describir a sus carceleros en términos de 
género: cuando presenta a una enfermera con aires de pertenecer al cuerpo 
militar le da rienda suelta a sus rasgos físicos grotescos, método que no usa al 
describir a sus pares varones. En este aspecto el autor carece de originalidad: 
la miopía patriarcal sigue vigente en nuestras culturas hasta el presente. 

Liberación y resistencia

En la escena final llevan al protagonista en un camión (como llevaron a 
tantos otros, a la liberación o a la muerte). Le ordenan que salte; lo hace y 
sale corriendo, forzándose a no mirar atrás. Sigue atrapado en la vorágine 
del momento: no está libre, está escapando. 

Echo a andar […] sin volverme para observar el camión, que ha partido en 
seguida, ando cada vez más rápidamente, sin mirar hacia atrás, sin ver 
a nadie, mareado por este espacio que hay hacia adelante –es una calle 

77 El teatro se ha hecho cargo de dar otra versión de la suerte de las mujeres en cautiverio: la obra Tejas 
Verdes, de Fermin Cabal (Australia, 2006), se basa en la historia de una mujer que no sobrevivió a 
ese campo de concentración. Fue representada por la compañía teatral «Red Stitch», The Australian 
05/06/2006 (En línea) <https://redstitch.net/gallery/tejas–verdes/>

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   165 29/03/2019   11:13:49



166

desconocida– a toda prisa, reteniéndome para no correr y a la vez para 
no volver la cabeza hacia atrás. (1978: 154)

Si bien en este momento el mandato de los torturadores está aún 
internalizado y el todavía prisionero obedece, poco después su revancha 
será la de rechazar su mandato. Lo que sus guardias quieren es que se vaya 
corriendo para siempre, olvidando lo que le pasó y le pasa. El libro es esa 
vista retrospectiva, y la única victoria que Valdés se puede permitir contra 
el enemigo (Dorfman 1991: 181–82).

Se ha producido un giro: el sobreviviente es ahora testigo. El tiempo 
cíclico de la espera deviene tiempo abierto, intervención político-literaria. 
En el espacio de la página, que aspira a volverse público, puede nombrar 
el atroz desfile de abusos vividos y esbozar un aprendizaje: la aparente 
normalidad de la vida ciudadana bajo el terror se funda en la negación de 
ese lugar clandestino que permanece oculto y acechante. Los sobrevivientes 
aprenden una lección inolvidable que les pesará: «Nos abruma la magnitud 
de nuestra ignorancia en el pasado, la escandalosa inocencia de nuestra ex 
condición de ciudadanos» (1978: 144). La serie temporal biográfica se une 
con la histórica y en ese cruce se asume una responsabilidad: transmitir 
lo vivido y, al hacerlo, recobrar la propia humanidad. Valdés insiste en la 
importancia de una reflexión anclada en el presente: «El hecho de que el 
campo de concentración Tejas Verdes ya no exista localmente en el balneario 
del mismo nombre no debe tranquilizarnos demasiado» (1978: 9). «El golpe ha 
deshecho toda clase de relaciones, y los residuos flotantes de esta catástrofe 
nos hemos encontrado para construir otras, insólitas, precarias» (1978: 12).

El testimonialista, al rememorar, resiste, aunque al tomar la palabra 
confirme que dentro del campo todos los caminos conducían a la derrota, 
justamente porque cualquiera puede llegar a ceder en un interrogatorio, por 
diferentes razones (por proteger a otros, por evitar el propio dolor, por un 
quiebre sicológico y emocional). ¿Hasta dónde es posible resistir la tortura? 
Jean Paul Sartre ya planteaba, en La república del silencio (1944), interrogantes 
que siguen vigentes: ¿Cuánta tortura puede soportar un hombre? ¿Cuál es el 
límite para no caer en la delación? En sus palabras:

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   166 29/03/2019   11:13:49



167

Todos aquellos de nosotros […] que conocíamos algunos detalles relativos 
a la Resistencia, nos preguntábamos con angustia: «¿Resistiré si me 
torturan?» De este modo quedaba planteada la cuestión de la libertad y 
nos hallábamos al borde del conocimiento más profundo que el hombre 
pueda tener de sí mismo. Pues el secreto de un hombre no es su complejo 
de Edipo o de inferioridad sino el propio límite de su libertad, su poder 
de resistencia a los suplicios y a la muerte. (1944: 21–40) 

Montealegre, en Frazadas del Estadio Nacional, también tiene presente 
al filósofo francés cuando se enfrenta a esta posibilidad: «…aún me estremece 
una frase de Jean Paul Sartre: “Dichosos aquellos que murieron sin haber 
tenido que preguntarse nunca ¿hablaré si me arrancan las uñas?”» (2003: 137).

Valdés se enfrenta al mismo dilema y es vencido por la tortura, pero 
de esa misma humillación nace su crítica implacable. Muestra cómo el 
poder puede arrasar con las fronteras subjetivas y, al mismo tiempo, cómo 
un sobreviviente que deviene testigo puede rebartirle a la denigración su 
capacidad de persistir en el tiempo. Si bien Tejas Verdes pone en escena la 
forma en que la crueldad y la negación del otro se imponen, en el proceso 
de contar el escritor transforma el fracaso en afirmación de su voz. Esa es 
la revancha de la literatura, o la justicia de la memoria, o la potencia de la 
palabra.

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   167 29/03/2019   11:13:49



168

Mis primeros tres minutos. El engañoso tiempo del encierro

…el tiempo no tiene adónde ir, entonces se queda. 

Laura Estrin

Escrito a quince años de su secuestro, el testimonio de Emilio Rojas (1989) podría 
leerse como un intento de solución al tácito interrogante planteado por Valdés: 
¿cómo contar la vivencia de un tiempo que no transcurre? La temporalidad 
amorfa que impone la reclusión, el paréntesis de incertidumbre sujeto a los 
tiempos del poder que se declaran dueños de las manecillas del reloj, son el hilo 
conductor de un relato que reitera el tópico en forma obsesiva. «A las once y 
media de la mañana el Canal 7 estaba en plena ebullición» (1989: 23). «Pasados 
unos minutos llegó […] Pasados unos minutos, salió»… (1989: 24). «–Señor, 
por favor. ¿A qué hora me van a interrogar? –pregunté yo, aprovechando la 
presencia de ellos aquí. –Espere un poco, aún no ha llegado el Capitán. –Es que 
necesito que me interrogue lo antes posible, porque tengo muchas cosas que 
hacer, señor» (1989: 31). «Se sintieron campanadas. Traté de contarlas. Quería 
calcular la hora» (1989: 32). «Volvieron a sonar las campanas del reloj. Calculé 
que podrían ser las nueve o diez de la noche» (1989: 36). «¿Qué clase de reloj 
usaría el ejército? A lo mejor, a las horas o a los días los llamaban minutos» 
(1989: 40). 

El tema del tiempo se vincula, también, con la mentira en tanto 
instrumento de sojuzgamiento. «Esto es algo de lo que viví al ser llevado a 
un interrogatorio solo por cinco minutos, ese martes de la primera quincena 
de febrero» (1989: 19). El tiempo cronológico, que parece un indicador real, 
enmascara el siniestro engaño. Su cautiverio, finalmente, se prolonga por 
varios meses. 

Otro marcador que aparece de forma obsesiva en el texto es el espacial: 
el afuera versus el adentro. Cuando el protagonista ve el letrero Zona 
militar–Marcha Lenta, el relato contrapone –como lo hacía Tejas Verdes– su 
situación (pendiente de los centinelas vigilando desde sus torres) con la de los 
veraneantes que, distraídos, avanzan por la carretera hacia la playa. Los dos 
planetas no se cruzan más que en una memoria desgarrada; el aquí y ahora se 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   168 29/03/2019   11:13:49



169

torna más implacable porque el prisionero no puede liberarse de sus recuerdos 
del afuera. El secuestrado se aferra al tiempo de su vida «normal» –por no 
perder lo único que le queda, al menos en la imaginación–. Le han quitado sus 
posesiones –el reloj y el maletín, su rutina y el trabajo–, pero no le han podido 
borrar la memoria de su existencia previa. 

De los cinco minutos anunciados en el título, el testigo cuenta tres, es 
decir que su relato cubre apenas un lapso de su experiencia como desaparecido. 
El 23 de enero de 1974 es la fecha del secuestro en su lugar de trabajo: «A las 
doce y media de la mañana el Canal 7 estaba en plena ebullición» (1989: 23).

– ¿Usted es Emilio Rojas?

–Sí señor.

–Considérese detenido y no trate de hacer nada, porque la guardia del canal 
está sobre aviso.

–Perdone, pero no entiendo de qué se trata. Yo he venido a firmar un 
contrato. ¿No habrá una equivocación?

–No, que yo sepa. La orden que yo tengo es detenerlo hasta que vengan a 
buscarlo del Servicio de Inteligencia. […]

–Señor, le dije, de verdad no sé por qué me detienen.

–No se preocupe –respondió el Comando–. Seguramente será una 
declaración sin importancia. Tenga fe en la Justicia Militar. Ahora no es 
como antes. Es casi seguro que va a ser solo una declaración de cinco 
minutos. (1989: 25–26)

El aprendizaje que hace el protagonista a medida que se hunde en el 
universo concentracionario es que cinco minutos no significan lo mismo ahí 
que «afuera», porque nada significa lo mismo. El lenguaje es otro, la vida es 
otra, la muerte es otra. Los cinco minutos equivalen a varios meses de torturas 
en tres campos: Londres 38, Tejas Verdes y el Estadio Chile. Al principio no 
puede creer que se trate de un juego de palabras, de un juego semántico para 
favorecer el encierro y el vejamen. Solo a medida que se familiariza con los 
nuevos códigos entiende que la lógica del campo es el absurdo. Abundan, en 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   169 29/03/2019   11:13:49



170

este sentido, citas de Fellini, Kafka, Ionesco: el universo de lo inesperado y el 
sinsentido son su nueva realidad. 

Muchos de sus actos, en este mundo otro, culminan mal e incluso desatan 
tragedias. El ejemplo paradigmático es su interrogatorio, en el capítulo «Minuto 
2 con 30 segundos», cuando decide mentir. Su ocurrencia culmina en desastre: 
al inventar la historia que los torturadores quieren oír termina dando nombres 
de dos supuestos cómplices suyos (1989: 142). Al final de esta vívida escena, 
vencido, se justifica: «no tenía elección, además pensé que no se atreverían 
a detenerlos». Rojas, en el momento de dar los nombres, no puede imaginar 
que puedan secuestrar a sus conocidos, ya que «en ese momento eran asesores 
civiles de la Junta» (1989: 142–43). Pero el sentido común falla en el nuevo 
universo: muy pronto se da cuenta que dos personas han sido secuestradas a 
raíz de su declaración. 

Queda claro que el protagonista dista mucho de ser un héroe, sin 
embargo tiene el valor –como Valdés– de admitirlo. No tiene causa que 
defender: llora, se contradice, sufre y no sabe cómo reaccionar en un medio 
que le resulta descabellado. Incluso presencia, impotente, una violación: un 
guardia abusa de una detenida frente a otros prisioneros que, si bien no pueden 
ver ni moverse, oyen y perciben.

Qué lástima que nunca se nos ocurrió jugar al detenido, al bueno y al malo, 
a la venda sobre los ojos y al amarre a una silla. Porque así me sería más 
fácil soportar lo que estaba viviendo.

Volvieron a sonar las campanas. A escasos metros míos, el hombre seguía 
ganando la batalla de poseerla. (1989: 38)

Las campanas marcan la hora de su desconsuelo y el testigo, abrumado, 
recurre a la nota irónica que ahonda la tragedia: «A medida que transcurría 
el tiempo iban llegando más “veraneantes” obligados al “Balneareo de Tejas 
Verdes”» (1989: 95). La misma reiterada sensación del hiato que separa la vida 
en los campos de la vida ciudadana. Hiato aparente, porque el campo extiende 
sus tentáculos sobre la población, que vive sujeta al mismo horror, a menudo 
sin darse cuenta.

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   170 29/03/2019   11:13:49



171

Cerco de púas. La fuerza de la alegoría

Publicado en 1977, el testimonio de Aníbal Quijada Cerda fue galardonado ese 
mismo año con el Premio Testimonio de Casa de las Américas. Como observa 
Peris Blanes, su trama combina dos registros: el político y la resistencia ética, 
por un lado, y el literario, que en este caso adquiere una relevancia particular 
(2009). El libro presenta escenas dispares e inconexas –desde situaciones 
vividas en el campo hasta relatos basados en la figura de un perro, para culminar 
en un poema–. El autor da cuenta de una experiencia devastadora de forma 
titubeante, exploratoria, sin intentar construir un dispositivo que la vuelva 
inteligible y homogénea. El resultado es la integración de múltiples estrategias 
literarias: fragmentación del relato para revelar la dimensión traumática, 
descripción del horror y denuncia política en los capítulos apegados a la 
memoria de lo vivido, y escenas líricas que potencian la densidad simbólica. 
El hilo conductor es el perro, que aparece desde la primera página: «Sigues 
siendo un perro marxista» y prosigue hasta el final, «Paréntesis para perros», 
de atmósfera alegórica. 

La trama arranca con la brutalidad militar y la intemperie (el viento 
helado que circula en las cercanías del Estrecho de Magallanes). El campo es 
Dawson, situado en una zona cedida a la marina durante el gobierno de Allende. 
La ciudad vecina, Punta Arenas, mantiene su atmósfera tranquila, aunque cerca 
de la Plaza de Armas se encontraran el «Palacio de las Sonrisas», «Cabo Negro», 
«Bahía Catalina» y el «Cochrane», donde se torturaba a opositores al régimen. 

Las paradojas de los campos hacen estallar la ideología socialista de las 
víctimas; y esto se vislumbra en una escena clave. A Quijada, viejo militante 
comunista, lo interroga un joven soldado indígena cooptado por el ejército: el 
representante de una etnicidad relegada y subyugada por el poder es la que 
encarna al poder, frente a la «subversión». El cerco de púas que rodea al campo 
se devela como cerco que encierra, asfixia y reconfigura a toda la sociedad. 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   171 29/03/2019   11:13:49



172

Frazadas del Estadio Nacional.  
Pasado y presente, testimonio y memoria 

Frazadas al hombro, parecían pájaros arrastrando sus alas. Frazadas… 

Jorge Montealegre

En Frazadas del Estadio Nacional, publicado en Chile en 2003, convergen 
pasado y presente, como anticipé, ya que el libro entrama dos escritos de 
distintas etapas78. Por una parte el testimonio redactado por Montealegre tras 
su liberación de dos campos: el Estadio Nacional y Chacabuco (donde asume 
el compromiso de narrar su historia), y por otra, el que reescribe treinta años 
después, al dialogar con ese joven capturado a los diecinueve años. 

Es en Chacabuco donde, a raíz de sus primeras poesías, los compañeros 
lo incitan a seguir escribiendo. El «cuente lo que nos ha pasado» deviene así su 
misión, y lo hace con una clara determinación de denuncia. En 1975 lo invitan 
a participar en un tribunal que se realiza en México («III Sesión de la Comisión 
Investigadora de los Crímenes de la Junta Militar Chilena») y se prepara 
pensando entregar un testimonio que se ajuste al ámbito de la ley, atienéndose 
a una estrategia cuidadosa: todo lo dicho en su deposición tiene que poder 
probarse. Después de tres décadas, la estrategia de escritura cambia porque 
ya no lo presiona la urgencia de demostrar nada. Entre ambos momentos, una 
lectura le da la clave para la construcción de su novela-testimonial: Confieso 
que he vivido, de Neruda. Las memorias del poeta le sugieren una forma que le 
resulta afín y opta por compaginar textos breves o crónicas con textos poéticos. 

El testimonio inicial –«Chacabuco», que había circulado en copias 
mimeografiadas escritas en Roma en 1974– resurge en este libro como huella, 
como fuente de información o como base que garantiza una memoria con la 
vivacidad original. Pero el trámite no es tan simple: el escritor que reelabora su 
pasado es otro, un adulto que reflexiona sobre la forma en que el joven vivió el 
cautiverio. Tienen que convivir, en el mismo texto, un «pésimo testigo ocular» 
de su propia historia y un escritor deseoso de rememorar:

78 Varios comentarios respecto de su obra provienen de la presentación del autor en el seminario 
«Testimonio y memoria» que Nora Strejilevich dictara en la Universidad de Chile (8/11/ 2012).

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   172 29/03/2019   11:13:49



173

Nunca vi atentamente las caras de mis vecinos. Nos rehuíamos. Era mejor 
no reconocer a nadie. No recordar a nadie. Ahora los busco. Reviso las 
fotos que aparecen en las revistas. Me detengo en ellas, busco detalles […] 
No los reconozco. Estuve y no estuve con ustedes cuando todos éramos en 
blanco y negro. Todos NN. Ustedes, los de las fotos, son todos nosotros. 
También los que no estamos en la foto. Me investigo a mí mismo. Retrocedo 
en el recuerdo para encontrarme y muchas veces no me encuentro. No me 
escucho. Y sé que estoy por ahí, arrinconado. Soy un pésimo testigo ocular 
de mi propia historia. (2003: 61)

De este fructífero ejercicio de desdoblamiento entre adolescente y 
hombre maduro, militante de izquierda y activista de derechos humanos, 
testimonio de denuncia y poesía, nace Frazadas…. 

El objeto paradigmático es la frazada: la frazada que protege, que muta 
de función, que comunica, que alberga, que acompaña, es el recurso que 
hilvana el texto y que marca el itinerario de testigo y lector. En este horizonte 
incluso la no frazada o la ausencia de frazada es parte del relato. La frazada 
une espanto y amor, amistad y soledad, afuera y adentro. La frazada protegía 
del sol, de la lluvia y del frío. Con ellas recibían los presos al compañero 
que volvía del siniestro turno en la tortura, en su dolor y en su horror; la 
frazada cubría al que quería estar solo, recomponiendo su ser-humano; al 
que necesitaba reencontrarse a sí mismo y unir los fragmentos vitales que 
la tortura destruía. (Prólogo, Armando Uribe: 2003)

La tortura era todo lo padecido en el Estadio Nacional, donde hasta el 
lenguaje creaba nuevas expresiones para denotar y a la vez ocultar sus pliegues 
siniestros. «Un ex agente de la DINA describió con una irreverente metáfora “a 
las personas que desaparecían les colgaban un escapulario en el cuello y luego 
las lanzaban al mar…”. El escapulario era un peso que amarraban al cuello a 
la persona detenida para que no flotara (en La Nación, 18 de junio de 1999)» 
(Citado por Montealegre, 2003: 74).

Desaparecido, confiesa Montealegre, es una palabra que «todavía no se 
instalaba en mi vocabulario» porque «los desaparecidos no saben que están 
desaparecidos» (2003: 127). El secuestrado sabe que lo están buscando, sabe 
que puede morir, sabe que no está en una prisión legal, pero quien está vivo 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   173 29/03/2019   11:13:49



174

no puede pensarse desaparecido. Esta vuelta de tuerca del lenguaje asesino se 
resiste a ser pronunciada, hasta que el tiempo y las muertes negadas logran 
imponerse en el incierto y atónito diccionario del sobreviviente. «Detenidos, 
retenidos, secuestrados. “Algo” éramos, arrojados en algún lugar del Estadio» 
(2003: 27).

La frazada simboliza ese «algo» que eran los detenidos del Estadio:

Llegamos a la tribuna del extraño recinto. Me llamó la atención su pista 
que, casi como una ilusión óptica, era un camino que se extendía hasta 
convertirse en muro. Desde arriba, un círculo dantesco. En bajada. Nunca 
había estado en un velódromo […] El ambiente era desolador. Diseminados 
por los asientos había grandes manchones de lana: compañeros cubiertos 
con frazadas. Los había aislados, de rodillas. Otros en el piso como perros 
atropellados o encogidos como fetos acurrucándose en el cemento. Todos 
bajo sus mantas. Se veía gente de civil, con brazaletes, y soldados de guardia 
o deambulando. […] No pude seguir mirando. Nosotros también tuvimos que 
cubrirnos la cabeza y permanecer en absoluto silencio e inmovilidad total. 
Así como la mala conciencia oculta la basura bajo la alfombra, a nosotros 
los soldados nos escondían bajo las frazadas. Quien hablara o «intentara 
algo» sería fusilado en el acto. La tropa nos vapuleaba y nos dejaba ahí, 
esperando con la paciencia del condenado. Todos iguales con nuestra cara 
de frazada. (2003: 128–29)

La frazada es el símbolo del desaparecido y el Estadio Nacional, «la gran 
metáfora de ese Chile» (Armando Uribe, 2003: 151).

De Memorias de Villa Grimaldi a El infierno.  
Del testimonio a la confesión

En Memorias de Villa Grimaldi, publicada primero bajo el seudónimo de 
Carmen Rojas en Uruguay (1980) por razones de seguridad, Nubia Becker 
(militante chilena opositora al régimen) cuenta su experiencia en el centro 
clandestino de Villa Grimaldi, en Santiago. La autora logra transmitir, con 
realismo, tanto la tortura que significa la reclusión como el momento en que 
el cuerpo es violentado en su intimidad. Lo que caracteriza a la protagonista 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   174 29/03/2019   11:13:49



175

es un sostenerse en la cuerda floja entre la desesperación y la entereza: se 
propone ser fuerte y resistir, pero se topa con sus limitaciones. En el presente 
sigue reflexionando sobre su experiencia y critica la visión binaria que sostenía 
en ese entonces en relación a compañeros a los que catalogaba de héroes o  
traidores, como lo hacía toda la militancia79.

En El Infierno, de Luz Arce (1993) la subjetividad colapsa: la «activista de 
izquierda brutalmente torturada en los campos del régimen pinochetista, acaba 
convirtiéndose en colaboradora (empieza a hacerlo para salvar a su hermano 
y termina participando a largo plazo de la institución que la secuestró)». Su 
figura es clave en más de un sentido, porque «se la concibe como traidora desde 
ambos extremos del espectro político» (Bilbija, 2015: 115). 

Arce se incorpora a la DINA en 1984 y sigue ligada a ella hasta 1990 (Eltit, 
1996: 111). Y el punto más reciente de su colaboración es que, en su relato final, 
sigue ligada al poder en detrimento del beneficio que podría haberles brindado 
a las víctimas con su información. 

Este tipo de sobrevivencia no es la de la mayoría de los ex detenidos-
desaparecidos, aunque parta de una situación compartida por muchos, que 
no debe ser ignorada: cuando decimos brutalmente torturada nos referimos 
a que Luz Arce «resiste en la tortura y es atacada brutalmente, de una manera 
ilimitada, violada en forma reiterada, herida a bala, golpeada, colgada, 
electrificada» (Eltit, 1996: 107). 

Cuando finalmente logran que ceda, pasa a otro capítulo, el de la 
integración en el sistema, y a lo largo de quince años se dedica (al igual que 
Marcia Alejandra Merino) «a alcanzar su escalafón social y económico en el 
interior de un sector de las fuerzas armadas» (1996: 111). En el análisis de Eltit 
estas mujeres, que mantenían una relación conflictiva con sus identidades 
femeninas debido a su «fascinación por los espacios tradicionalmente 
masculinos y la avidez competitiva por la ubicuidad social en esos espacios» 
(1996: 113), «se aferran a la función que las hacía […] partícipes del poder 
central» (1996: 111). 

79 Conversación con la autora en el seminario «Testimonio y memoria», dictado por Nora Strejilevich 
en la Universidad de Chile (12/11/ 2012).

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   175 29/03/2019   11:13:49



176

En su ponencia The New Social Subject as Transgender: Woman as 
Revolutionary Man (El Nuevo sujeto social como transgénero: la mujer como 
hombre revolucionario, 2018), Ileana Rodríguez investiga cómo reacciona la 
mujer a las demandas de la resistencia clandestina y detecta la aceptación 
de un mandato colectivamente asumido en la época. La diferencia con Eltit 
es muy sutil. Desde la perspectiva de la crítica nicaragüense no se trataría 
de un problema de esas mujeres en particular, que «mantenían una relación 
conflictiva con sus identidades femeninas». La clave para entender la 
situación de muchas militantes es que la lucha clandestina o armada les exigía 
transformarse en hombres (la mujer exitosa en ese ámbito se transformaba en 
«un hombre revolucionario y en un eunuco afectivo»). 

Si bien Rodríguez no se adentra en el mundo de los campos, su 
conclusión, que hago mía para el caso de Arce y Merino, es que el dispositivo al 
que recurrieron es una variante del mecanismo de negación de su condición de 
mujer configurado antes de la derrota. Afirmar la presencia de este mecanismo 
no equivale, para nada, a decretar que otras detenidas también colaboraran con 
sus represores. Lo que esta lectura muestra es el poder del falocentrismo que 
genera, como forma de resolución del conflicto de género en las condiciones 
particulares de la lucha, la sumisión a lo que identificamos como modelo 
masculino. Así lograba la mujer adaptarse a un accionar –con sus mandatos 
y exigencias– que no se desviaba de una supremacía patriarcal naturalizada. 
Esta trama matricial es la que resuelven a su manera Arce y Merino: «cambian 
de bando» sin cambiar su estrategia de sobrevivencia.

El último estadio del proceso de Arce continúa en la misma órbita: vuelve 
a buscar la forma de integrarse al centro del poder masculino, en esta etapa 
encarnado por la Iglesia, cuyo papel es significativo en la llamada transición 
democrática. La detenida devenida represora logra reconciliarse con su pasado 
mediante un giro que va en dirección contraria a la emancipación. Reconvertirse 
exige un acto fundacional: confesar. Arce «ve a Dios» y, en paralelo, empieza 
a entregarle su historia a un cura. No la revisa, simplemente anota y deja sus 
páginas –a medida que brota la catarsis– en manos del lector que encarna el 
máximo poder en la Tierra. La institución católica avala su arrepentimiento y 
lo prologa. Este documento santificado le permitirá a la ex militante y ex agente 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   176 29/03/2019   11:13:49



177

reincorporarse una vez más al mundo patriarcal: en el Chile posdictatorial el 
perdón de la iglesia equivale al perdón oficial. 

Es importante lo que observa María Eugenia Escobar; el paralelismo 
entre los discursos de la Iglesia y la Concertación. La presentación del libro 
de Arce es el ritual en el que se le otorgan «oficialmente» la reconciliación 
y el perdón, y el precio que paga es «la anulación de su yo anterior». Este 
lanzamiento, sigue Escobar, es el punto culminante de una larga secuencia 
que se inicia cuando Arce obsequia sus manuscritos, es decir su historia, a las 
autoridades de la Iglesia. El poder eclesiástico le da su aval, primer paso para que 
la comunidad le brinde el perdón. Discurso subjetivo y discurso hegemónico se 
unen finalmente gracias al poder de la nueva palabra: reconciliación (en línea, 
Textos. Universidad de Chile).

Arce sigue identificándose con el mandato patriarcal pero recurre a otra 
estrategia: para ser reconocida por la institución masculina se confiesa y repite 
que es una traidora, con lo cual recibe el debido premio por su actitud, que es 
el perdón. Esta performance le coarta una reflexión crítica sobre su conducta, 
y una participación activa en la denuncia de los perpetradores que conoció de 
cerca. En lugar de eso, completa los pasos que le permitirán volver a integrarse 
ya que, debido a la ley de amnistía, no será condenada por lo que confiese.

Arce no solo fue incorporada oficialmente a la DINA y cobraba un sueldo 
como agente, sino que, gracias a este empleo, tenía acceso a los archivos de 
la represión. Pero a la hora de declarar y, a diferencia de otros sobrevivientes, 
no aportó dato alguno. En este sentido el caso es excepcional. Hubo otros 
militantes que llegaron a formar parte del aparato represivo (y cabe repetir 
que no fueron muchos ni la mayoría). Sin embargo lo hicieron dentro del 
sistema concentracionario, mientras que a posteriori, a la hora de los juicios 
por crímenes de lesa humanidad, compartieron información. Arce optó por 
otro camino: se siguió arrimando al poder hasta el final y llevó esta conducta 
al extremo.

Su confesión es un síntoma de lo que sucede en un país como Chile, 
donde la llamada transición, como vimos, instrumentó una política de la 
memoria sostenida en un «limbo ideológico» (Fernando Blanco, 2012: 30). 
La palabra de Arce es funcional a este cuadro en tanto reivindicación de una 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   177 29/03/2019   11:13:49



178

modalidad más del sujeto alienado «sin bases materiales para anclarse en el 
espacio social» (2012: 33). Por eso ancla en la Iglesia que, si bien en la década 
setentista demostró, en Chile, su potencial para acompañar y apoyar a las 
víctimas, hoy refrenda el imaginario de la reconciliación. El neoliberalismo 
está intrínsecamente vinculado con la puesta en circulación de esta confesión, 
estructurada y aprobada por un poder bifronte, republicano y eclesiástico, cuyo 
paso siguiente la incorporará a la circulación global de las mercancías (Bilbija, 
2015). Es que la saga continúa, como observa esta crítica, con otro obsequio: 
Arce le regala una entrevista única y última a un investigador norteamericano, 
Michael Lazzara, que publica Luz Arce: Después del infierno (2008), edición 
traducida y ampliada en inglés: Luz Arce and Pinochet’s Chile: Testimony in the 
Aftermath of State Violence (2011). Así es como la confesión llega a su punto 
culminante en tanto autorrepresentación vinculada «a la lógica económica 
neoliberal, elevada a categoría de programa político [que] condiciona la 
memoria y acaba convirtiéndola en mercancía» (2015). 

En el Chile de la Concertación no sorprende que se legitime la figura 
de Arce para ocupar un sitio privilegiado en la difusión del horror. Su libro, a 
diferencia de la mayor parte de los testimonios chilenos, circula a nivel global.

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   178 29/03/2019   11:13:49



179

Argentina: en estado de memoria80

¿En términos de qué conflicto puede inscribirse ya no un 
enfrentamiento de guerrillas y fuerzas (para) militares [...] sino el 
procedimiento, sistemáticamente concebido y organizado, según 

agendas rutinarias de horarios y listas de trabajo, de arrojar 
desde un avión en vuelo personas vivas al mar? 

Perla Sneh 

¿Existió una continuidad entre el autoritarismo dictatorial de la Argentina 
anterior al último golpe y el sistema impuesto por el autodenominado Proceso 
de Reorganización Nacional? ¿Será un mal que arrastra este país desde su 
gestación? ¿Se tratará de un fenómeno nuevo, de una discontinuidad histórica? 
¿Hay disparadores de estos procesos?

Estela Schindel (2012) señala que en el período 1975-83 el entramado 
de los microdespotismos desarrollados por esta sociedad, al imbricarse 
con las luchas políticas e ideológicas propias y de la región, hizo posible 
que lo impensable –la desaparición forzada de personas– cobrara forma. Y 
Patricia Funes (2004) acota que el término «subversivo», que los servicios 
de inteligencia –apegados al libreto de la Doctrina de Seguridad Nacional– 
usaran para definir al «enemigo interno» (sinónimo de «delincuente político, 
delincuente social y terrorista») se transformó hasta abarcar a un amplio sector 
que debía ser aniquilado. 

¿Cómo se produce una mutación de este calibre, que empieza por 
identificar a un sector de la población y termina por aniquilarlo? Santiago 
O´Donnell lo plantea así:

80 Tomado de En estado de memoria, de Tununa Mercado (1998), escritora que cuenta el desarraigo, 
la desmembración, el despojo, la desorientación y también los aprendizajes del exilio. (Szurmuk, 
2014).

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   179 29/03/2019   11:13:49



180

Videla no llegó al poder de la noche a la mañana ni empezó a desaparecer 
gente por casualidad. Fue el emergente de años de violencias, atropellos 
y autoritarismos, de un sinfín de actos y omisiones, grandes y pequeñas. 
De fraudes, despojos, bombardeos, saqueos, golpes, asesinatos, abusos de 
poder, e injusticias varias no sancionadas en el país, la ciudad, el barrio, la 
fábrica, la oficina, la casa y el dormitorio, que ocurrieron durante décadas, 
años, meses, un día o un segundo. (Página 12, 8/10/2018)

Chispazos de peligro

Corre un rumor: el horror nos tiene hartos. 

Perla Sneh

Las dictaduras, entre 1930 y 1983, se transformaron en una suerte de tradición 
argentina: «los salvadores de la patria» tomaban una y otra vez el poder mientras 
la clase media corroboraba el cambio en pasiva conformidad (Calveiro, 2004). 
Pero la última fue distinta: la estrategia del poder ya no fue de control sino de 
arrasamiento, porque se buscó acabar de una vez para siempre con el problema 
de la resistencia. Y no fueron las fuerzas armadas las únicas responsables de la 
masacre: hoy se habla de un golpe cívico-militar-religioso porque se entiende 
que la connivencia entre estos sectores posibilitó el desastre.   

Schindel (2012) parte del argumento de Zygmunt Bauman en Modernidad 
y Holocausto: el nazismo no fue una «falla» sino una posibilidad contenida 
en la sociedad occidental. A partir de esta premisa, rastrea las condiciones 
de la metodología de desaparición forzada en tanto posibilidad inscripta en 
la sociedad argentina. Me parece un buen rumbo a seguir, aunque a partir de 
esa posibilidad se dio un acontecimiento distinto, radical, algo inédito en la 
historia del país. ¿Un salto cualitativo? El militarismo en Argentina y en América 
Latina es de larga data y hay que remitirse a la Conquista y al exterminio de 
las Primeras Naciones como piedra fundante. Hay un prolongado derrotero 
de autoritarismo y de violencia institucionalizada que hace eclosión, de una 
forma particular, en los setenta.

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   180 29/03/2019   11:13:49



181

En la Argentina hubo seis golpes militares a lo largo del siglo XX: el 
primero derrocó al presidente Hipólito Yrigoyen el 6 de septiembre de 1930 y 
defenestró la primera experiencia de gobierno democrático de esos tiempos, 
interrumpiendo lo que hubieran sido dieciocho años de continuidad de un 
mismo partido en el gobierno. Esto marcó una pauta que se siguió repitiendo. 
El golpe de la llamada «Revolución Libertadora» de 1955 (o «Revolución 
Fusiladora») fue el más traumático: escuadrones de la Aviación Naval 
bombardearon y ametrallaron la Plaza de Mayo y la Casa Rosada, así como el 
edificio de la CGT (Confederación General del Trabajo) y la entonces residencia 
presidencial. Resultaron asesinandas más de trescientas personas y más de 
setecientas, entre civiles y militares, resultaron heridas. Con esta masacre se 
dio fin al gobierno de Juan Domingo Perón (1945-1955) dejando un reguero de 
sangre y la proscripción del peronismo hasta 1973. 

Estas asonadas marcaron al país y sellaron su forma de hacer política. Los 
siguientes golpes de Estado fueran aceptados como inevitables capítulos de la 
realidad autóctona, como la forma de resolver la contienda social. El recurrente 
mecanismo del golpe siguió vigente, aunque con un estilo más contenido: 
unos selectos representantes de la corporación militar aparecían en primer 
plano anunciándole al presidente de turno que su ciclo había concluido. El 
cambio de timón se daba a conocer por la cadena nacional de radio y difusión 
con algún discurso alusivo reforzado por el ineludible himno nacional, y la 
población amanecía con sus derechos constitucionales entre paréntesis. Un 
sector importante de la ciudadanía vivía estos hechos con indiferencia y hasta 
olvido (Tomás Eloy Martínez, 1998). Otro sector, por el contrario, se abocaba 
al activismo político con esperanza emancipatoria.

En la década del sesenta surge, contundente, una resistencia que 
incorpora a distintos sectores sociales. Se radicalizan tanto la militancia juvenil 
como las bases obreras y están a la orden del día las luchas en las fábricas contra 
la burocracia sindical. En estas confrontaciones se ahonda un ideario crítico 
del sistema capitalista. Son muchos los grupos que propugnan, cada cual a 
su manera, la confrontación con un poder hegemónico al que no le interesa 
distribuir la riqueza. Básicamente lo hacen desde dos vertientes ideológicas: 
la que sostiene que la lucha de clases es la clave para leer nuestra historia y la 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   181 29/03/2019   11:13:49



182

que considera que el eje a considerar es la dependencia del imperialismo. El 
debate gira alrededor de cuál es la contradicción principal y cuáles las mejores 
estrategias para tomar el poder y liberarse de la opresión. 

La revolución cubana (1959) inspiró una ola contestataria en el 
continente. A esto se le sumó la rebelión contra la guerra de Vietnam (1963) que, 
junto a las luchas de los afroamericanos por sus derechos civiles (1955–68) y a 
las insurrecciones populares como el Mayo francés (1968) y el Cordobazo (1969), 
daban cuenta de un evidente viraje epocal. La atmósfera era de liberación, 
de cambio de piel en todos los ámbitos. Ante esta marea rebelde que sacude 
a Occidente, la Argentina reacciona como de costumbre: en julio de 1966 el 
dictador Onganía deja en claro quién tiene la última palabra. Se produce un 
ataque de «las fuerzas del orden» a la Universidad de Buenos Aires tras la toma 
de cinco facultades por estudiantes y profesores contrarios a la política de este 
gobierno de facto, dispuesto a anular el régimen de cogobierno universitario. El 
ataque, conocido como «La noche de los bastones largos», es de tal envergadura 
que culmina con el exilio de más de trescientos docentes y militantes. 

Los militares no solo interrumpían gobiernos republicanos, además 
decidían quién podía participar en el juego electoral cuando su intervención 
pasara a la retaguardia: la mencionada proscripción del peronismo impedía 
que las democracias subsiguientes fueran tales, ya que la votación excluía 
al candidato más popular, que siguió exiliado por dieciocho años. De todos 
modos, durante este período el sindicalismo peronista fue siempre un factor 
político central, ya que la clase trabajadora se había integrado a la política 
nacional desde el primer gobierno de Perón. Paradójicamente fue un militar, 
Alejandro Agustín Lanusse, quien convocó a elecciones (que no se habían 
llevado a cabo en veintiún años). El régimen electoral creado por la dictadura 
seguía poniéndole obstáculos al líder, que no dio el brazo a torcer. Por eso se 
optó por la candidatura de Cámpora, hombre de confianza cercano al ala más 
radical del movimiento, que ganó en una segunda vuelta bajo el lema «Cámpora 
al gobierno, Perón al poder». Esta consigna anticipaba rispideces posteriores, 
que llevaron a la ruptura entre Cámpora y Perón tras su retorno al país. Héctor, 
alias «El tío», accedería a una presidencia breve (menos de dos meses) pero 
contundente: liberó a los presos políticos y generó una atmósfera de euforia 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   182 29/03/2019   11:13:49



183

para la tendencia revolucionaria del movimiento, que no se condecía con la 
política de alianzas que ansiaba Perón.  Tras una serie de desplazamientos en el 
tablero justicialista que se inician con la renuncia de Cámpora, Juan Domingo 
Perón es electo para su tercer mandato. 

Su estrategia era clara: ya en sus instrucciones enviadas desde Madrid 
había denostado a quienes se mostraban «empeñados en entorpecer o hacer 
naufragar el propósito justicialista de unidad nacional» y no estaba dispuesto 
a darles rienda suelta a las «milicias populares peronistas». Consideraba 
que había llegado la hora de dejar atrás la confrontación armada y pasar a la 
política. Era de esperar, entonces, que la primavera juvenil se marchitara con 
su retorno. Lo inconcebible fue el regadero de sangre que marcó su llegada: la 
masacre de Ezeiza. 

Para hacer un bosquejo de este acontecimiento apenas mencionaré 
dos vertientes polarizadas del peronismo de entonces (había un abanico 
de organizaciones, esta es una simplificación con miras al relato puntual): 
la radicalizada81 y la sindical, más ortodoxa. Resumiendo una historia llena 
de vericuetos, la derecha peronista representada por la burocracia sindical 
aprovechó la llegada de Perón al aeropuerto de Ezeiza, a la que asistieron 
multitudes, para desatar una masacre cuyo objetivo era mostrarle a la Tendencia 
quién mandaba. El siguiente testimonio de Cristina Feijóo82, publicado en 
las redes sociales en 2015, vuelve sobre esa memoria al día siguiente de la 
elección del nuevo presidente argentino, Mauricio Macri, nombre del retorno 
del conservadurismo al poder «con un programa para combatir la igualdad», 
como dijera Jorge Halperín.

El lunes a la mañana me desperté bien. Había pensado que no dormiría en 
toda la noche. Dormí. Había pensado que me levantaría con angustia. Me 

81 La Tendencia Revolucionaria era un movimiento insurreccional masivo conformado por la Juventud 
Peronista (JP), las Fuerzas Armadas Revolucionarias (FAR) y Montoneros, que posibilitó el regreso 
al país del líder. Montoneros se organizó como guerrilla urbana y no solo secuestró y ejecutó al 
general Pedro Eugenio Aramburu tras un «juicio revolucionario» (junio, 1970) por ser responsable 
de la (mal) llamada Revolución Libertadora, sino también a un gremialista de la vertiente ortodoxa 
del sindicalismo, José Ignacio Rucci (septiembre, 1973).

82 Escritora, ex presa política y exiliada en Suecia entre 1979 y 1983. Escribió Memorias del río inmóvil 
(2001), La casa operativa (2006), Afuera (2014) y La hora del silencio (manuscrito, 2018).

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   183 29/03/2019   11:13:49



184

levanté bien. Hay esperanzas, pensé. Después de todo viví doce años en mi 
país, cuando todo indicaba que no había más esperanzas, y ahora tendré 
que vivir en el país de ellos, que es en el que viví casi toda mi vida. Nada 
nuevo bajo el sol. Y así, consolada, tranquilizada, a media mañana me subí 
a la bicicleta fija y estaba pedaleando y escuchando a la negra Sosa cantar 
a Violeta Parra que lo que cambió ayer tendrá que cambiar mañana, fijate 
qué alentador, diciendo que lo que no cambiará jamás es su amor por su 
pueblo y por su gente, y ahí sentí que se me nublaba la vista y con el cuenco 
de mis ojeras de señora mayor llenos de lágrimas me vino una imagen, pero 
no solo la imagen. Cómo se dirá cuando te viene todo a la vez, la imagen, 
el olor, los ruidos, el momento, como si hubiera saltado de su casillero la 
memoria hacia mí y se apropiara del cuerpo, la mente y los sentidos. 

El momento era Ezeiza, la jornada en que cientos de miles de personas 
avanzábamos en el frío de junio, caminando kilómetro tras kilómetro como 
se avanza en el fin de la guerra, hacia el futuro, a esperar la llegada de Perón. 
Me vino el olor a tierra, a abrigos pesados con viejas transpiraciones, sentí 
las zapatillas duras, la emoción, el cansancio de las piernas, la extraña 
felicidad; luego los tiros, el cuerpo a tierra, la trampa en que habíamos caído. 
Todo eso volvió a mí y yo no sabía qué sintetizaba, qué símbolo era de toda 
la pesadumbre de hoy. Era, claro, el regreso de líder proscripto desde que 
yo tenía memoria, era el fin de las prohibiciones, el vuelo de la esperanza, 
el fin de la lucha de años y años de resistencia con tantas cárceles y tantos 
muertos, el comienzo de otro mundo; pero Perón no bajó, el avión pegó la 
vuelta y se lo llevó. Abajo quedábamos todos, dos millones, muchos cuerpo 
a tierra entre los tiros, entre los muertos, en el irremediable pasado. Otra 
vez en la intemperie, en la violencia del otro país, el de siempre, el que no 
permitiría que otro mundo fuera posible. 

Calveiro, en el capítulo «La desobediencia armada» de Política y/o 
violencia (2005), se detiene en otra fecha que, a su entender, marca un hito 
en la historia del movimiento: el 1 de mayo de 1974, tras la masacre, cuando la 
columna de JP – Montoneros confronta a Perón en Plaza de Mayo, y él responde. 
Para la socióloga y militante «[p]robablemente ese fue el desafío más grande 
que vivió Perón como líder del movimiento. Un desafío público, a los gritos, 
con burlas hacia Isabel Martínez, con insultos hacia la burocracia sindical, con 
un reclamo inacallable: ¿Qué pasa, general?» (2005: 97–121). Perón los trata de 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   184 29/03/2019   11:13:49



185

«imberbes» y las columnas de la juventud se retiran estampando la ruptura en 
el espacio urbano más emblemático del acontecer nacional. 

A partir de este momento se exacerban los conflictos. Perón muere el 
1 de julio de 1974 y Montoneros pasa a la clandestinidad el 3 de septiembre. 
Calveiro menciona cuatrocientas operaciones militares de diversa envergadura 
a partir de entonces: la militarización del ala armada no cesó a pesar de la 
evidente derrota. 

A la vicepresidenta María Estela Martínez de Perón, alias Isabelita, le 
correspondió hacerse cargo del gobierno pero fue incapaz de conducir al país. 
Fue entonces cuando el presidente provisional del senado, Ítalo Luder, ocupó 
interinamente la presidencia en 1975 y se lanzó al exterminio de la guerrilla en 
Tucumán mediante el «Operativo Independencia». Los decretos destinados a 
«neutralizar y/o aniquilar el accionar de los elementos subversivos»83 fueron 
firmados por ambos, y le abrieron la puerta a la implementación de prácticas 
genocidas que, tras el golpe, se aplicaron en el resto del país. El engranaje del 
terrorismo de Estado fue cívico-militar desde el vamos. 

La protagonista de la novela La casa de los conejos, una niña que debe 
acompañar a sus padres en la clandestinidad, describe cómo veían los jóvenes 
militantes esta historia:

Ya se sabía que Isabel Perón había perdido el control del gobierno, que los 
militares manejaban los hilos, que eran ellos los culpables de los asesinatos 
y de las desapariciones. Que Isabel no era más que un fantoche ridículo.

Todo esto decía Diana, y los demás estaban de acuerdo: Perón, a su muerte, 
había dejado el país en manos de una patética e insignificante señora, 
manipulada por asesinos. Y por eso los Montoneros tenían razón al tomar 
las armas antes del golpe de Estado. (2008: 95–96)

83 El Ejército Revolucionario del Pueblo (PRT–ERP) había desarrollado una confrontación político– 
militar con una dimensión territorial, e instala un «foco» en el monte tucumano. Si bien se estima 
que  unas 400 personas estaban directamente vinculadas a la guerrilla en esa región, las fuerzas que 
avanzaron para destruir tanto este foco como la militancia local lanzaron un proceso exterminador 
en aras de una «guerra cultural» (como la llamó Acdel Vilas, segundo Comandante del V Cuerpo 
del Ejército, al mando del Operativo Independencia). En 2013 se dicta la primera condena contra 
el general Luciano Benjamín Menéndez por delitos cometidos durante dicho Operativo.

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   185 29/03/2019   11:13:49



186

A este panorama se le sumó la adhesión de sectores del empresariado y 
otros civiles que aprobaban la mano dura: 

… para la derecha identificada con la dictadura la subversión marxista era 
la única responsable del comienzo y de la intensificación de esta guerra 
social, a pesar de los hechos que desmentían esa convicción, en particular 
la acción terrorista de la ultraderecha. (Vezzetti, 2002: 82)

En esta atmósfera la dirigencia montonera seguía atrapada en sus 
cálculos militaristas: la idea de que la «agudización de las contradicciones» 
iba a favorecer la vía insurreccional llevó a algunos líderes a celebrar el golpe 
pensando que, en poco tiempo, la guerra revolucionaria se potenciaría. 
Entonces, ¿se puede describir esta escalada de violencia como una guerra? 
Había una confrontación entre el Estado y una rebelión que no era solamente 
armada: en ese sentido se podría hablar de una insurgencia guerrera que, en el 
caso de Montoneros, siguió intentando acciones incluso cuando el terror estatal 
ya había derrotado a toda fuerza opositora (como el retorno de militantes en 
la Contraofensiva de 1978, cuando los campos funcionaban a todo vapor)84. A 
mi juicio el terror estatal es la forma en que la guerra se da en la actualidad; 
en consonancia con Ileana Rordríguez pienso que «la [guerra] convencional 
presupone una violencia recíproca, un enemigo real que hay que eliminar 
físicamente según Carl Schmitt; las de hoy son a la usanza colonial, guerras sin 
cuartel, ensañadas contra el inerme» (11/2018). Sin embargo el término guerra 
confunde en nuestro medio porque el léxico del terror, al acuñar la expresión 
«guerra sucia» o «guerra justa», lo desvirtuó. Si se habla de guerra pareciera 
afirmarse la llamada «teoría de los dos demonios»85, que sitúa a la población 

84 La Contraofensiva fue el proyecto de retorno de algunos montoneros a la Argentina para continuar 
la resistencia cuando gran parte de la organización había sido diezmada. La primera fue en 1979 
y la segunda en 1980. El proyecto fue un fracaso y muchos militantes que fueron secuestrados al 
retornar permanecen desaparecidos.

85 La legitimación de este argumento se remonta a la publicación del Nunca Más (1985), texto 
paradigmático que recogió los primeros testimonios tras la investigación encarada por la Comisión 
Nacional sobre la Desaparición de Personas (CONADEP), convocada por el presidente Alfonsín. Su 
meta era elaborar un informe sin capacidades legislativas o judiciales (1984). En el prólogo, Ernesto 
Sábato acuña esta lectura de la historia, que deja indemne la responsabilidad de los civiles que 
jugaron un papel determinante en la implantación y afianzamiento del proyecto criminal. En otras 
palabras, la complicidad y/o participación civil en el genocidio se olvida, se descarta, se oculta. Este 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   186 29/03/2019   11:13:49



187

en el lugar de víctima pasiva atrapada en medio de una confrontación entre 
dos violencias de signo contrario. Lo que hubo fue un estado de rebelión 
incontenible y la crisis fue aprovechada por el poder para lanzarse a su proyecto 
de purificación. En otras palabras, hubo una lucha emancipatoria inicial –en la 
que participaron organizaciones guerrilleras de distintas tendencias, como el 
Ejército Revolucionario del Pueblo (ERP), las Fuerzas Armadas Revolucionarias 
(FAR), las Fuerzas Armadas Peronistas (FAP) y Montoneros, pero también 
agrupaciones estudiantiles y sectores obreros radicalizados– que contaba con 
un apoyo masivo. En este horizonte y a pesar de la derrota de la ola libertaria, 
arremetió el poder genocida. 

El autodenominado Proceso de Reorganización Nacional (1976-1983) se 
impuso con el acuerdo de las tres armas (situación inédita en la Argentina), 
guiadas por su decisión de emprender una operación quirúrgica que acabara 
con el «cáncer» que destruía el tejido social. El objetivo era reformular, de una 
vez para siempre, los principios rectores de la Nación. «El estado de excepción 
necesita de una ideología propia que sustente el ejercicio arbitrario del poder 
político», dice Eduardo Barcesat (1983: 63), y esta ideología es una construcción 
mítica: 

…el establecimiento de la excepcionalidad institucional no puede realizarse 
bajo la premisa de la preservación del estado de derecho; [hay que acudir] a 
una «idea» fundante del estado de derecho, a un ser o esencia omnipresente 
e inmutable: el ser nacional se convierte en el «protagonista de la historia». 
(1983: 64–65)

El intérprete de este «ser nacional» no podía ser otro que las fuerzas 
armadas, cuyo manual teórico era la Doctrina de la Seguridad Nacional, 
que rezaba que el «enemigo interno debía ser extirpado». Guiado por su 
defensa mesiánica de «la civilización occidental y cristiana», el Estado 
Terrorista se proponía frenar el avance del «comunismo internacional» y el 
desencadenamiento de la «Tercera Guerra Mundial». 

texto introductorio fue sustituido en 2006, a partir de una iniciativa del gobierno de Kirschner, por 
un prólogo distinto, pero a partir de 2015 la versión anterior fue restituida.

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   187 29/03/2019   11:13:50



188

Responsabilidad civil y responsabilidad estatal

Se ha escrito bastante sobre el papel de la Iglesia y del empresariado en relación 
al proyecto exterminador. Se lo define, en general, con la palabra apoyo, aunque 
se debería hablar de responsabilidad. La idea de los «vuelos de la muerte» como 
forma cristiana de evitar el sufrimiento había sido sostenido por las autoridades 
eclesiásticas. Esto quedó confirmado en las confesiones del ex capitán de la 
Armada Adolfo Scilingo en 1995. El marino de la ESMA admitió que:

…el vuelo para arrojar prisioneros aún con vida al mar fue aprobado por 
la jerarquía, porque lo consideraban «un modo cristiano de muerte», sin 
sufrimiento, y que cuando volvió consternado de asesinar así a treinta 
personas, el capellán naval lo confortó con parábolas bíblicas. (Verbitsky, 
Página 12. 30/11/2016: 7)

Tras años de presión de los organismos de derechos humanos para 
que se abran archivos que no solo esclarezcan este rol sino que puedan 
aportar información sobre el destino de los desaparecidos, la posición de esta 
institución dista de ser autocrítica:

[Hasta] 1983, cuando el Estado Terrorista se desintegraba [la Iglesia] solo 
veía de un lado a los Soldados del Evangelio, cuyas armas bendecía y a 
quienes se permitía señalar en forma reservada algunos errores y excesos, 
y del otro al Enemigo Absoluto del que abominaba. 

[Y a pesar de la reciente y limitada apertura de archivos secretos, en 2016] 
los prelados mantienen una extraordinaria autoindulgencia. (Página 12. 
30/11/16: 7)

Como vemos, el acento en lo cívico no solo hace referencia a las figuras 
claves y afines al régimen que, desde los Ministerios de Economía, la cúpula 
de la Iglesia y otras instituciones acompañaran las medidas represivas. Se 
trató de algo más grave. En el caso de los empresarios, una investigación 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   188 29/03/2019   11:13:50



189

oficial también concluye que no se trató de colaboración o complicidad, sino 
de responsabilidad86. 

Se compiló un listado inicial de 200 empresas cuyos trabajadores fueron 
víctimas de la represión del terrorismo de Estado, de las cuales se 
seleccionaron luego 25 […] La práctica más frecuente fue […] el despido, 
la renuncia forzada y el secuestro de obreros activistas. Le siguieron, en 
orden decreciente, la entrega a las fuerzas represivas de listas de delegados 
e información privada de los trabajadores; la presencia y actividad militar 
de control, supervisión y amedrentamiento dentro de las fábricas; la 
designación de oficiales de las Fuerzas Armadas o de Seguridad en cargos 
directivos en las empresas; la infiltración de agentes de Inteligencia entre 
los trabajadores; los operativos militares dentro de los predios fabriles; 
la presencia de cuadros empresariales en las detenciones, secuestros o 
torturas a sus trabajadores; […] el empleo de vehículos de la empresa en 
operativos de detención y secuestro; […] la intervención militar en conflictos 
a solicitud de los directivos de las empresas; la detención de trabajadores 
en el camino entre la empresa y su domicilio y, en uno de cada cuatro 
casos, el funcionamiento de campos clandestinos de concentración en 
establecimientos de la empresa. Todo esto impide referirse a complicidad 
o participación en delitos cometidos por otros, ya que lo que existió fue 
responsabilidad de un sector patronal en los crímenes cometidos contra 
sus trabajadores. (Verbitsky, Página 12, 6/12/2015)

El apoyo de sectores importantes de la población habilita estas prácticas. 
El deseo de «orden» de muchos, sumado al pánico de otros, delega en el poder 
militar la autorización para «pacificar» el país a como dé lugar. La paz de los 
cementerios no se logra sin aval civil –a veces activo y explícito, otras pasivo 
y tácito–. En esta compleja cartografía los más privilegiados, para quienes 

86 «El trabajo de investigación fue realizado en forma conjunta por el programa Verdad y Justicia del 
Ministerio de Justicia y Derechos Humanos, la Secretaría de Derechos Humanos de la Nación, el 
área de economía y tecnología de FLACSO y el CELS. […] [S]e relevaron fuentes documentales, de 
prensa, bibliográficas y judiciales, nacionales y provinciales, de las Fuerzas Armadas y de Seguridad, 
de los Ministerios de Defensa y de Trabajo y de las instituciones que son parte de la investigación. 
Este reporte se planeaba como previo a la creación, en el ámbito del Congreso, de una Comisión 
Bicameral “de Identificación de las Complicidades Económicas y Financieras durante la última 
dictadura militar”» (Verbitsky, 2015). La ley que la posibilitaba se promulgó el 2/12/2015, pero el 
gobierno de Macri no la va a implementar. 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   189 29/03/2019   11:13:50



190

«por algo será» que se los llevan (a los «subversivos»), continúan con su vida 
cotidiana sin grandes altibajos, a pesar del aire siniestro que es inevitable 
respirar con solo abrir el diario o circular por las calles. Imposible no toparse con 
una «zona liberada», con un Ford Falcon sin patente, con «agentes del orden» 
exhibiendo armas. Para algunos no se trata de un espectáculo deleznable. No 
obstante, los vecinos de los centros clandestinos situados en las ciudades no 
podían dejar de oir gritos o de notar los raros movimientos que se producían 
en sus barrios, sobre todo a altas horas de la madrugada pero incluso a plena 
luz del día. Si bien hay discrepancias sobre hasta dónde se sabía o no se sabía, 
ya que los militares intervinieron los medios de radiodifusión y los usaron 
para campañas psicológicas, las noticias se filtraban, al decir de Schindel: «Lo 
llamativo radica en el contraste entre los contenidos publicados y los crímenes 
que tendieron a ignorar o a minimizar, que tenían lugar a diario y sobre los 
cuales no faltaban denuncias en las salas de redacción» (2012: 81-82). Apenas 
tres medios de prensa: The Buenos Aires Herald (publicación en inglés, con nota 
editorial bilingüe), La Opinión y Nueva Presencia se atrevieron a denunciar 
expresamente los secuestros. La represión clandestina, autorizada de esta 
manera, se llevó a cabo «con el reglamento en la mano». Así fue que creó la 
figura del desaparecido y sostuvo durante casi ocho años el poder absoluto 
sobre la vida y la muerte de los detenidos en centros clandestinos distribuidos 
por el país87. 

Como la historia nos enseña estos regímenes, más tarde que temprano, 
colapsan. El último jefe de la cúpula militar que asumió en 1981, Leopoldo 
Galtieri, arrastró al país a la Guerra de Malvinas (1982). A pesar del apoyo 
popular a la intervención o justamente por eso (ya que las masas se sintieron 
traicionadas cuando el país se rindió y el ocultamiento de la derrota salió a la 
luz), la victoria de Inglaterra marcó el ocaso de la dictadura. 

Mientras tanto, la inclaudicable lucha encabezada por las Madres de 
Plaza de Mayo se transformó en modelo de responsabilidad civil de signo 

87 En 1976 llegaron a existir seiscientos, algunos temporarios y circunstanciales. A los pocos meses 
del golpe de Estado, la cifra se estabilizó en trescientos sesenta y cuatro. En 1980 quedaban dos: la 
ESMA y el Campito (Campo de Mayo). En 1982 y 1983 la ESMA era el único campo en funcionamiento 
y algunos de los detenidos podían salir, dormir en sus casas, retomando al día siguiente su trabajo 
esclavo. 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   190 29/03/2019   11:13:50



191

contrario al antedicho. Una serie de movimientos bregaron por los derechos 
humanos desde distintas perspectivas (Familiares de Desaparecidos y Detenidos 
por Razones Políticas, Abuelas de Plaza de Mayo, Servicio Paz y Justicia, CELS, 
etc.). Si hablamos de las Madres como «movimiento madre» es porque iniciaron 
un tipo de resistencia simbólica que marcó a la sociedad, generando una 
militancia creativa y diversificada que continúa hasta el presente (H.I.J.O.S., 
Barrios X la Memoria, etc.). 

Víctor Frankl hace referencia al vacío existencial que deja un genocidio 
y propone la búsqueda de sentido como «cometido concreto» del ser humano 
(1986: 107). Al exterminio, como indica Levi, no se le puede atribuir un 
significado: «el hecho de carecer de sentido hace que sea más espantoso» 
(citado por Agamben, 2000: 27), por eso el sobreviviente y psiquiatra austríaco 
plantea dicha búsqueda como tarea a posteriori. En la Argentina esta labor la 
encaran distintas agrupaciones: la búsqueda de los cuerpos, la condena a los 
responsables de los crímenes, la transmisión de sus efectos a largo plazo, la 
recuperación de las «identidades robadas» y la creación de un lenguaje legal 
capaz de nombrar lo acontecido, entre otras múltiples intervenciones, son 
formas de crear sentido y, a la vez, formas de resistir el legado del exterminio 
(se inscriben los nombres de los desaparecidos, se buscan las huellas, se da 
con los responsables, etc.). En Identidades desaparecidas (2011) el sociólogo 
Gabriel Gatti, partiendo de las conclusiones a las que llega Zygmunt Bauman 
en Modernidad y Holocausto (2001) en relación a la trágica cumbre de la razón 
occidental –la Shoá–, critica estas estrategias y sostiene que el método para 
lidiar con las secuelas del terrorismo de Estado es abrazar el absurdo y el vacío 
–las marcas de la catástrofe88–. Esta actitud lo lleva a condenar todo gesto 
que presuponga una investigación basada en series causales, todo proyecto 

88 El eje en su investigación, como se va delineando en escritos posteriores, es la desaparición forzada 
de personas y la figura del detenido-desaparecido –«tétrica y fantasmal» como la definiera Ernesto 
Sábato en su prólogo al Nunca Más–. En Desapariciones. Usos locales, circulaciones globales (2017), 
Gatti se lanza con otros autores al abordaje de «las muchas dimensiones que este fenómeno pone 
en juego» (2017: 27) y ahonda en la desaparición como zona ciega para la lógica. Al introducir 
la noción derrideana de espectro en el pensamiento político se abren nuevas dimensiones para 
pensar al desaparecido en el presente, porque el fantasma parece que no está pero conlleva efectos 
de realidad: los desaparecidos asedian la actualidad en su modalidad espectral. Sin embargo, sigo 
a Kaufman cuando dice que el desaparecido no es un muerto ni un fantasma sino otra figura. El 
riesgo, como anticipara Agnes Heller, es hablar «como si la sociedad previa hubiese sido tan solo una 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   191 29/03/2019   11:13:50



192

que procure crear sentido a posteriori del crimen de lesa humanidad. Daniel 
Feierstein ve en posiciones como la suya «un grito de guerra generacional» 
(Gatti es hijo de desaparecido). Aunque la batalla contra la cristalización 
de metodologías en cualquier ámbito sea bienvenida (y esto es, de alguna 
manera, lo que el sociólogo uruguayo propugna), disiento en algo fundamental. 
A mi juicio estas prácticas, que al crear sentido en lugar de persistir en el 
vacío restituyen los lazos sociales mutilados por el genocidio, constituyen el 
fenómeno más potente (por su persistencia, compromiso y convicción ante 
increíbles desafíos) de la historia posdictatorial. 

Estas prácticas colectivas fueron, también, las que impulsaron los 
Juicios a las Juntas (1985), actos fundacionales instaurados sobre un consenso 
básico: el repudio a la impunidad y a la desaparición forzada de personas. Sin 
la presión de las bases, como suele llamarse a esta demanda de sectores civiles 
movilizados, el potente ritual público que inició el primer relato del horror no 
hubiera tenido lugar. 

Una vez que el Nunca Más del alegato final de la fiscalía se instaló 
como mandato asumido por el Estado, no sorprende que se sucedieran 
intentos golpistas, ya que los rangos medios e inferiores de la corporación 
militar se sintieron amenazados. El presidente Raúl Alfonsín fue cediendo 
ante las exigencias de los militares rebeldes , autodenominados Carapintadas, 
hasta que el proceso culminó con la promulgación de las llamadas Leyes de 
impunidad. Apenas un año después de la condena a las tres juntas militares que 
encabezaran el terror estatal, la ley de Punto Final (1986) fijó un plazo de treinta 
días para la presentación ante los tribunales de cargos contra perpetradores. 
A pesar de la multitud reunida en Plaza de Mayo, que le mostró su apoyo al 
gobierno y un fuerte repudio a la prepotencia armada, se promovió también la 
ley de Obediencia Debida (1987) que absolvía a muchos. El retroceso así iniciado 
culminó con el Indulto otorgado por el presidente Carlos Menem (1989). 

En los noventa, con la espúria instalación menemista destinada a blanquear 
los crímenes de lesa humanidad, corrió el maquillaje en el escenario social. 
La pizza y el champagne y la lumpen-farándula sellaron el imaginario 

sociedad de espectros, una sociedad de “otros” misteriosos, completamente distintos de nosotros» 
(Memoria y responsabilidad, en Vuelta 16 (1992: 189).

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   192 29/03/2019   11:13:50



193

de esa etapa. Menem, en su transformismo kitsch, sin saberlo se hacía 
eco del rentable fin de la historia propuesto por Francis Fukuyama. La 
Argentina parecía obnubilada por los fuegos de artificio de una historia 
que pasó, sin solución de continuidad, de la tragedia a la farsa. El delirio de 
la paridad peso-dólar anestesió la memoria histórica y, recién a partir de 
la última crisis que arrasó con el carnaval y sus despampanantes disfraces 
para dejar al descubierto un mapa en quiebra, hambriento y sin techo, un 
sector importante del país empezó a recuperar la noción de sí. (Strejilevich, 
2006: 10)

Antes del colapso económico del país parecía que la memoria no iba a 
arraigar a nivel masivo, que permanecería para siempre encapsulada en los 
organismos de derechos humanos. Hasta que la crisis económica de 2001 
iluminó lo que la mayoría se negaba a ver: el parentesco entre exclusión 
exterminadora y exclusión social, es decir, la complicidad entre terror estatal y 
capitalismo neoliberal. Este fenómeno logró aunar a la población en asambleas 
populares o vecinales bajo la consigna «que se vayan todos» (los políticos). Pero 
tras esta fiesta durante la cual un gran sector de la sociedad pareció unirse en 
aras del bien común, el movimiento se fracturó. Mientras los que sufrieron 
el embate de la crisis de forma más brutal –los desocupados, los sin casa, 
los marginados, los piqueteros89– siguieron con su lucha, algunos sectores 
de la clase media retrocedieron y reapareció su rechazo por los marginales. 
Volvieron así los ecos de aquellos militares que acosaban a las Madres con su 
«circulen, circulen»: las mismas voces subidas de tono, articuladas por otras 
bocas, ponían en evidencia cómo el autoritarismo y el desprecio por el otro 
seguían arraigados en el entramado social. A pesar de todo, de esas asambleas 
brotaron otras formas de resistencia.

Hasta que, de golpe, hubo otra «pueblada»: la rebelión del 19 de diciembre 
de 2001 contra el presidente radical Fernando de la Rúa, que provocó su 
renuncia. Esto dio paso a una situación de acefalía disparada por un retorno al 
viejo recurso del gatillo fácil: durante el transcurso de las manifestaciones en 
Plaza de Mayo, en Plaza Congreso y por toda la capital, treinta y nueve personas 

89 Activistas de movimientos de trabajadores desocupados que realizan cortes de calles, caminos o 
rutas para llamar la atención sobre su situación, lo cual provoca congestión del tránsito. 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   193 29/03/2019   11:13:50



194

fueron asesinadas por las fuerzas policiales y de seguridad. La represión fue 
ordenada por el gobierno tras la imposición del Estado de Sitio. 

Es acá, en estas tres palabras, donde tenemos que demorarnos. En un 
punto imprevisible de una larga serie de abusos u ofensas que la gente recibe en 
silencio o a los gritos, aparece el instante definitorio. Una pueblada no nace de la 
nada, algo la dispara. En este caso el punto visagra fue que se decretó el Estado 
de Sitio. Esto rebasó a todos y a todas, desde los barrios del norte hasta los del 
sur; fue como un llamado que cundió por las arterias de un país que dijo basta.

Recuerdo que esa noche yo estaba en Buenos Aires, en el barrio Recoleta, 
y una amiga me llamó para que fuéramos juntas a Plaza de Mayo. Sugerí un 
taxi, ya que si no, tardaríamos demasiado. Pero en cuanto salí a la vereda me 
di cuenta de que había que llegar a pie: no había lugar en las calles para ningún 
auto. La gente salía a borbotones y ocupaba la ciudad sin dejar espacio para otra 
cosa que no fueran sus cacerolas y sus cánticos. Así siguió hasta la madrugada, 
cuando terminamos refugiadas en La Academia, donde seguimos mirando 
por la TV el final del estallido colectivo. De pronto empezamos a oler gases 
lacrimógenos. Nos metimos en los baños para humedecer pañuelos y cubrirnos 
las caras, antiguo método para contrarrestar el ahogo. En eso se oyeron tiros. 
Los dueños bajaron las persianas del local hasta que la furia represiva, más 
dispuesta a desatarse cuando las calles se empiezan a vaciar, vino a cobrar 
sus víctimas. Un joven rodó, muerto, por las escalinatas de Congreso, a pocos 
pasos del bar.

De la Rúa huyó de la Casa Rosada y en las siguientes semanas cinco 
presidentes fueron derrocados, una y otra vez, por cacerolazos de descontento. 
Al final se perfiló la figura de Néstor Kirchner. Votado por poco más de un 
veintidós por ciento de la población, se hizo cargo del gobierno porque su 
contendiente, Menem, se retiró de la segunda vuelta electoral. En cuanto el 
desconocido gobernador de la provincia de Santa Cruz asumió la presidencia 
aguzó el oído y se hizo cargo de las exigencias de la hora, tanto económicas 
como éticas . De este modo e impulsó una política que, sin duda, le restituyó 
al país la posibilidad de establecer distinciones indispensables para salir de la 
zona gris en la que se había empantanado.

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   194 29/03/2019   11:13:50



195

El 24 de marzo de 2004, durante la inauguración del Museo de la 
Memoria que a partir de entonces ocupa el predio de lo que había sido la Escuela 
de Mecánica de la Armada (ESMA), se abrieron las puertas del predio frente 
a un público que, finalmente, pudo entrar a ese sitio emblemático del horror. 
En ese contexto el presidente reconoció públicamente la responsabilidad del 
Estado en el exterminio. No solo admitió ese papel sino que se identificó con 
aquella juventud que pusiera el cuerpo para transformar la historia. Con este 
gesto reivindicó a una generación que había sido criticada duramente tras la 
derrota, e hizo un llamado a continuar la lucha inaugurada por el Nunca Más:

…Cuando recién veía las manos […] veía los brazos de mis compañeros, de 
la generación que creyó y que sigue creyendo […] que este país se puede 
cambiar. […] Fueron muchas ilusiones, sueños, creímos en serio que se 
podía construir una patria diferente [El cambio] es difícil, porque muchos 
especulan, porque muchos están agazapados, porque muchos esperan 
que todo fracase para que vuelva la oscuridad sobre la Argentina y está en 
ustedes que nunca más la oscuridad y el oscurantismo vuelvan a reinar en 
la patria. (24/3/2004)

La responsabilidad, entonces, es colectiva: nos corresponde a todos 
impedir que eso vuelva a suceder. Pero este término es, ante todo, jurídico, 
remite a ob–ligarse, a ponerse como cautivo para garantizar una deuda. En 
este caso el Estado se comprometió a pagar su deuda y a establecer una nítida 
distancia entre ese pasado y este presente. En 2003 el Congreso de la Nación 
derogó las leyes de impunidad. Esta medida y la posterior declaración de 
nulidad por parte de la Corte Suprema (2005) debido a la inconstitucionalidad 
de estas leyes permitieron la reapertura de las causas por crímenes de lesa 
humanidad cometidos por el Estado. El viraje se anunció en eventos públicos 
inolvidables, como el recién mencionado, donde se escuchó «el discurso de 
dos jóvenes que nos vinieron a decir: YO NACÍ EN ESTE LUGAR» (Kaufman, 
2004: 33). 

Trato de recuperar, a la distancia, la conmoción que me llevó a treparme 
al cerco de la ESMA para espiar los preparativos. Me quedé hipnotizada por 
un cartel mínimo, colgado de una voluta de hierro forjado, con la foto de 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   195 29/03/2019   11:13:50



196

tres hermanos secuestrados el mismo día que el mío. La presente ausencia 
que nos une es más potente que cualquier valla, debo haber pensado. Hasta 
que llegó la hora en que se abrió ese portón enorme que había separado el 
mundo clandestino del mundo cotidiano en medio de la ciudad. La gente que 
esperaba en la vereda se abalanzó para entrar como quien acelera para ser el 
primero. Me asomé incrédula a ese empuje colectivo, observando a tantos que 
ansiaban, como yo, avasallar esta historia siniestra: darla vuelta, defenestrarla. 
¿Cómo fue que pude acercarme al escenario? Solo sé que seguí a otros (se 
accedía por una callecita lateral) y llegué cuando presentaban a una hija y un 
hijo de desparecidos. Cuando María Isabel Prigione Greco y Juan Cabandié 
contaron que habían nacido, ahí entendí la expresión «se me hizo un nudo en la 
garganta». Estalló el aplauso cuando ella leyó: «en esta Escuela de Mecánica de 
la Armada, la Armada enseñó a sus mejores alumnos su mecánica, la mecánica 
del terror». Y antes de irse enunció lo que esperaba del Estado: que condene 
a los perpetradores a cárcel común, que se abran los archivos, que se sepa lo 
que pasó, que se restituyan las identidades de los hermanos apropiados y que 
los políticos –como los que firmaron, en 1975, el decreto por el cual había que 
«aniquilar los elementos subversivos en todo el territorio del país»– también 
«paguen por lo que hicieron». Cabandié, que acababa de recuperar su identidad 
hacía un par de meses, dijo: «yo nací en […] este mismo edificio […] bastaron 
los quince días que mi mamá me aguantó y me nombró para que yo les diga a 
mis amigos […], antes de saber mi historia, que me quería llamar Juan, como 
me llamó mi mamá durante su cautiverio en la ESMA». 

Este y otros acontecimientos simbólicos marcaron un viraje en la historia 
argentina, estancada frente a la cruzada triunfalista de gobiernos abocados al 
borrón y cuenta nueva –la otra cara del saqueo y la enajenación del Estado–. El 
país empezó a reconquistar terreno en varios frentes y se instaló el debate sobre 
la resignificación del pasado reciente. Con la reapertura de los juicios a partir 
de 2005, esta vez por crímenes de lesa humanidad, el Estado condenó no solo 
a los responsables de cada centro clandestino sino a los civiles involucrados 
en la metodología criminal. 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   196 29/03/2019   11:13:50



197

Los senderos de la memoria se bifurcan 

La tríada Memoria, Verdad y Justicia se erigió en símbolo de la militancia por los 
derechos humanos. Una cultura multifacética fue enarbolando estas palabras 
y combinándolas con algarabía, celebración colectiva, creatividad y vitalidad. 
Los conflictos y tensiones, marchas y contramarchas e intensos debates 
encarados para determinar el rumbo a seguir revelan la atmósfera de libertad 
en que se desarrollaron. Esta nueva constelación nació sabiendo que hay luchas 
que no se abandonan: desde 1977 hasta hoy las Madres siguen marchando 
cada jueves. Este es el modelo: la constancia y la firmeza. Según Verbitsky, la 
excepcionalidad argentina (en relación a la intensidad de la resistencia) fue 
producto de un largo proceso que consiste «en un nuevo proyecto político 
de país que combina una política de Estado con una política transversal que 
traccionó para que existan memoria, verdad y justicia»90. 

Esto fue así hasta diciembre de 2015. A partir de entonces el Estado es 
otro: desde el poder se intenta denostar y desactivar un movimiento con el que 
no tiene ninguna afinidad ideológica. El gobierno actual retrotrae lenguajes y 
políticas a estadios que creíamos superados. No solo minimiza la cantidad de 
desaparecidos (con lo cual tranforma el símbolo en un cómputo numérico), 
sino que desempolva una teminología que se había archivado. Dice Verbitsky: 
«hacía muchos años que ningún actor político relevante llamaba guerra sucia 
al terrorismo de Estado, como lo caracterizó la CONADEP en 1984 y la Corte 
Suprema de Justicia en 2005, ni expresaba indiferencia por sus víctimas» («Ni 
idea», Página 12, 12/8/2016). 

La reacción a las declaraciones del presidente cuando dijo, entre otras 
barbaridades, «no sé si son 9.000 ó 30.000 los desaparecidos, es una discusión 
en la que no voy a entrar» (10/8/2016), no se hicieron esperar. Según el titular 
de la Procuraduría de Crímenes contra la Humanidad 

…es como si pusiese en crisis la cantidad de muertos en Auschwitz, eso es 
una contabilidad macabra [...] Lo que está en juego es la inmensidad del 
crimen. Después de los crímenes de la dictadura la vida no es igual, y esto 

90 VIII Seminario Internacional Políticas de la Memoria. Centro Cultural Haroldo Conti. 24/9/2015. 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   197 29/03/2019   11:13:50



198

es lo que queda claro, por eso son de lesa humanidad. («Quieren devaluar 
moralmente los juicios». Alejandra Dandan, Página 12,15/8/2015)

Que un presidente pueda pronunciarse de este modo revela que esta 
devaluación tiene sin cuidado a muchos, pero la lucha por los derechos 
humanos está demasiado arraigada en la Argentina: minimizarla es una 
ofensa que levanta una ira masiva.

Esto sucedió cuando la Suprema Corte de Justicia del gobierno de 
Macri falló a favor de la liberación de un genocida sobre la base de una 
ley conocida como del «2x1» (pasados los primeros dos años de prisión 
preventiva sin condena, los días de detención se debían computar dobles). 
La ley, implementada entre 1994 y 2001 para reducir la población carcelaria, 
por una súbita artimaña beneficiaría a los responsables del terrorismo de 
Estado, «denigrando los delitos de lesa humanidad a la categoría de delitos 
comunes» (Rousseaux, 2017). La reacción fue potente y drástica: decenas de 
miles de personas salieron a la calle en todo el país para rechazarlo; estalló 
el repudio y la indignación ante el patente retorno de lo impensable. En «El 
fallo fallido», Fabiana Rousseaux nos recuerda el pavor de muchos ante 

…la escena dantesca de los genocidas sueltos por la calle […] Pisoteando las 
tumbas aún NN, no sin antes haber mercantilizado la memoria, insultado 
la lógica de reparación a las víctimas de estos crímenes transnacionales, 
transgeneracionales y permanentes. No sin antes haber intentado difamar 
a los/las desaparecidos/as, empleando la lógica temporal extractivista 
del mercado que apunta a olvidar lo sucedido como si eso fuera posible, 
olvidarlo de modo mercantil y rápido porque la pesada herencia de la 
Memoria con mayúsculas (en este caso, es con mayúsculas) es de toda 
la sociedad y no de un partido político o de otro. (Página 12, 11/5/2017)

«Esto es lo que ocurre cuando un Estado irresponsable y antidemocrático, 
en nombre de la ley, toca un límite», subraya la psicoanalista e hija de 
desaparecido. Que se tocara este límite, justamente, desencadenó la rebeldía. 
Y la efervescencia, una vez más, llegó a Plaza de Mayo y alrededores. En la 
marcha, convocada por los «organismos» (10 de mayo de 2017) miles de 
personas (desde una mujer de 91 años hasta chicos de escuela primaria) 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   198 29/03/2019   11:13:50



199

levantaron pañuelos blancos, réplicas de los originales que inauguraron 
las Madres. Fue la primera vez que la multitud se atavió con los pañuelos 
blancos, que se multiplicaron como los panes. En este horizonte, donde la 
contundente negativa de una población se hacía oír a los cuatro vientos, el 
Senado fue unánime en su rechazo a la aplicación del «2x1» a los responsables 
de crímenes de lesa humanidad91. Y eso no fue todo: en esta marcha también 
pasó algo inédito. 

Mariana D., la hija del represor Miguel Etchecolatz, asistió a esa 
movilización en la Plaza de Mayo de Buenos Aires. «Marché contra mi 
padre genocida», tituló la revista Anfibia […] el testimonio de Mariana D92 
movilizó a otras hijas de represores –porque la mayoría son mujeres– a 
tender redes entre ellas. Nació así Historias desobedientes, un grupo 
de hijas e hijos de militares y policías que rechazan a sus padres porque 
formaron parte del terrorismo de Estado. (Marianela Scocco, 2017: 80)

Con estas intervenciones se inicia un nuevo ciclo de memoria que son, 
como explica Scocco siguiendo a Michael Pollak (2006), «marcos o puntos 
de referencia construidos por la memoria social, dentro de las condiciones 
sociales e históricas de lo ‘decible’ y lo ‘indecible’» (Idem, 83). El marco es el 
negacionismo del gobierno actual, coyuntura que impulsa a este colectivo 
a pronunciar su particular reclamo: el de quienes reniegan de una herencia 
biológica que los confinó, durante años, a un silencio del que no quieren 
ser cómplices93. 

91 El actual jefe de la Corte Suprema –Carlos Rosenkrantz, originalmente nombrado por decreto– 
fue el autor intelectual del fallo, dejado sin efecto por la resistencia popular mediante la sanción 
inmediata de una ley (Héctor Recalde, «La Ñata contra el vidrio». El Cohete a La Luna, 21/10/2018).

92 Mariana logró cambiar su apellido al presentarle a la Corte sus motivos.
93 «En el marco del primer encuentro internacional que organizaron como colectivo [...] celebraron 

[...], junto a familiares de miembros del nazismo y represores de Chile, el lanzamiento del libro 
Escritos desobedientes, que compila textos escritos por cada uno de ellos y, por eso, sus historias». 
(«Es una nueva voz colectiva». Página 12, 25/11/ 2018)

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   199 29/03/2019   11:13:50



200

La demanda de justicia

La defensa de los derechos humanos se asoció en el país –desde 1983– a la 
demanda de justicia legal, ejercicio que fue variando en sus planteos, premisas 
y relatos, porque a lo largo del tiempo fueron mutando los modos de nombrar 
el pasado. El desaparecido, por ejemplo, fue catalogado de víctima en la etapa 
inicial y viró a militante a partir del 2003. 

Si bien el Juicio a las Juntas mostró que la expresión «gobierno militar» 
ocultaba la de Estado criminal, quedaba por dirimir el significado de las luchas 
setentistas. Las Madres no se habían lanzado, todavía, a reivindicar la militancia 
de sus hijos: los presentaban como jóvenes que «no estaban en nada». Y como 
no se admitía que el exterminio se hubiera desatado para acabar con una 
práctica contestataria, tampoco se podía debatir la militancia de la época. Si 
se negó inicialmente el compromiso político de los detenidos-desaparecidos 
fue porque se temía que el argumento fundamental a sostener en los Juicios 
–el crimen cometido por el Estado– quedara solapado con las herramientas 
legales de ese entonces y se terminara condenando a los combatientes. Por 
eso es que esta versión del activista como «víctima inocente» fue compartida 
y aceptada por varios organismos de derechos humanos e incentivada por 
los fiscales94. En síntesis, la necesidad de dar cuenta del terrorismo de Estado 
frente a un tribunal que no había determinado aún que se trataba de crímenes 
de lesa humanidad posibilitó el ocultamiento de atributos esenciales de la 
mayor parte de los secuestrados: su compromiso revolucionario y, en algunos 
casos, su adhesión a la lucha armada (Pittaluga y Oberti, 2011: 88). Pasaron 
casi veinte años para que se asumiera la existencia de dicho compromiso, sin 
lo cual no se podía dar cuenta del tipo de crimen llevado a cabo. El marco de la 
ley, en suma, es un espacio donde –además de emitir sentencia– se presentan, 
debaten y redefinen argumentos políticos. 

Los juicios públicos inaugurales fueron la puesta en acto de una ley 
que se planteó como lo otro del horror e instauró la ruptura simbólica con el 
régimen anterior. La ley pasó a ser límite absoluto de una sociedad de derecho 

94 La polémica en relación a esta estrategia se dio en México, en 1979, a partir del relato de Nicolás 
Casullo, «Una temporada en las palabras».

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   200 29/03/2019   11:13:50



201

y se estableció que nunca más iba a ignorarse esa frontera. Y se colocó a los 
máximos responsables del terror estatal en el banquillo de los acusados, hecho 
impensable hasta el día de hoy en países que sufrieron procesos similares. El 
fiscal Strassera, en su histórico discurso final, pronunció el memorable Nunca 
Más, seguido de un aplauso contundente que selló una voluntad de condena a 
la metodología asesina. Ese fue el comienzo de un largo camino que se sigue 
recorriendo y que llevó, desde la escena fundante (la de los comandantes 
condenados como asesinos seriales) hasta las sentencias actuales que admiten 
un plan sistemático de exterminio. 

Sin embargo estos juicios no los decidió el gobierno. Fue la exigencia 
masiva, impulsada por los «organismos», la que impidió el olvido que, tras 
una hecatombe de tal dimensión, muchos pregonaban como solución para 
recuperar la civilidad. Como es habitual en las luchas sociales, el camino 
no fue fácil. En los noventa –por ejemplo– distintos canales televisivos se 
vanagloriaban de sus prácticas democráticas porque oían las «dos campanas» 
–invitando a verdugos y a víctimas–. El Nunca Más pasó a responder, en 
apariencia, a un problema exclusivo de los «afectados directos» y, finalmente, 
el indulto presidencial permitió que los perpetradores fueran liberados. Tras 
una década de grandes logros en el terreno de los derechos humanos, con el 
macrismo el país volvió a ser bombardeado por «mentimedios», al decir del 
escritor Mempo Giardinelli, que hasta niegan su propio negacionismo. Yo diría 
que la ficción ha ocupado el lugar de la noticia, un método de larga data para 
manipular a la «opinión pública».

Sea como sea, entre 2005 y el presente los tribunales nacionales llevan 
a cabo megacausas donde todos los implicados en el funcionamiento de un 
campo pueden ser llamados a comparecer. Según el juez Rafecas: «los testigos 
judicializados en todo el país son más de diez mil, lo cual genera visibilidad, 
contención, reivindicación, reparación real y efectiva a víctimas y familiares» 
(24/9/2015). Si bien la impronta del actual gobierno nos retrotrae a políticas que 
favorecen la liberación de los condenados y apuntan a «cerrar este capítulo», 
los juicios continúan95.

95 De acuerdo al informe de la Procuraduría de Crímenes contra la Humanidad, el 2017 termina con 
1.038 condenados por crímenes de lesa humanidad detenidos; más de la mitad cumple arresto 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   201 29/03/2019   11:13:50



202

No hay juicios sin narración

En los juicios públicos la voz de quien declara logra elevarse, en esta segunda 
etapa de los procesos, por sobre el marco que limitaba su testimonio 
(tradicionalmente centrado en una entrega de datos útiles para la sentencia) y va 
revelando aspectos más íntimos de su experiencia. Las deposiciones judiciales 
se vuelven relatos y los fiscales, como dijimos, incentivan a los testigos a 
explayarse sobre los efectos subjetivos del terror. Ana María Careaga –testigo 
y psicoanalista– subraya que, además de atestiguar para cada causa, algunos 
sobrevivientes se transformaron en detectives: salieron a la caza de información 
y de pruebas para darles consistencia a las presentaciones de las fiscalías. A su 
rol visible se le suma este otro, tan invisible como indispensable. El impulso 
que los juicios siguen provocando en quienes van tomando la palabra es clave 
para que «los ex detenidos-desaparecidos se alivien del peso de esa muerte 
que llevan adentro» (Conversación, 30/7/2013). 

En mi caso, cuando declaré en la megacausa ESMA (porque a mi 
hermano y a su pareja los trasladaron a ese centro clandestino, según contó 
un testigo) quise mostrar cómo el plan sistemático de exterminio afecta a 
varias generaciones. La metodología produce una muerte numerosa: además 
de desaparecidos y de niños apropiados hay bebés que no nacen, suicidios 
y muertes por tristeza. Una constelación trágica devora a miles y miles de 
personas.

Según Careaga hay que pensar los juicios «desde diversos planos que 
trascienden lo jurídico, en tanto son atravesados también, entre otros, por 
aspectos conceptuales, académicos, testimoniales, mediáticos, psicoanalíticos» 
(2010: 9). Los alegatos de los últimos años incorporan nociones de sociología 
y de filosofía política para fundar sus conclusiones.

Bruner nos recuerda que los relatos judiciales «nombran, acusan y 
convocan», es decir, que su naturaleza es narrativa (2013: 61, nota a pie de 
página). Esta visión ha relajado el estilo de las audiencias hasta tal punto que 

domiciliario. Durante esta etapa fueron sentenciados 234 represores. El tiempo aproximado que 
transcurre desde que se inicia la causa hasta que se emite sentencia es de unos cinco años (Página 
12, 4/1/2017).

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   202 29/03/2019   11:13:50



203

el testimonio literario llega a incorporarse a su entramado. Un ejemplo es 
el caso de Mario Villani, que responde, en sede judicial, a preguntas que le 
formulan a partir de fragmentos de Desaparecido. Memorias de un cautiverio 
(Club Atlético, Banco, Olimpo, Pozo de Quilmes y ESMA), su testimonio escrito 
con y por Fernado Reati.

Las deposiciones judiciales se legitiman por medio de un ritual (por eso 
el Nunca Más pronunciado en el Juicio a las Juntas asume un aura de verdad 
mítica). El tribunal, gracias a estos factores, es un lugar privilegiado para que, 
en sociedades cuyo tejido social fue pulverizado por el terror estatal, se pueda 
imponer un límite al que sea difícil renunciar. Esto sucede porque, como explica 
Sneh,

[Todo juicio público es un lugar de elaboración que] pone en juego la 
performatividad, en el sentido en que lo transmite el término inglés 
performance, es decir, algo de una corporalidad que trasciende la palabra, 
algo que busca volverse modo de un decir y que, en esa búsqueda, va 
constituyendo un acto. (2012: 314) 

Ley y violencia de género versus el mito de la mujer seducida

Tras el prolongado silencio sobre la violencia de género que sufrieron las 
detenidas-desaparecidas se empezaron a escuchar, en los juicios, testimonios 
sobre formas específicas de vejación a la mujer en los campos96. A partir de estas 
declaraciones, en 2010 se cataloga la violación en los centros clandestinos como 
crimen de lesa humanidad y la agresión sexual contra la mujer se reconoce 
como un tormento específico y sistemático. 

…previamente [estos crímenes] fueron considerados hechos eventuales y, al 
no ser parte de un plan sistemático, la justicia los consideró prescriptos. El 
primer fallo en establecer la violación como delito de lesa humanidad y tan 
imprescriptible como la tortura fue dictado en abril de 2010 por el Tribunal 

96 Estas nociones pueden ser pronunciadas en el presente debido al marco propicio que abrió el 
Tribunal Internacional de la ex Yugoslavia, al condenar a soldados serbios por violación sexual 
(2001). Y hay que subrayar que solo cuando entró una mujer al Tribunal Internacional se produjo 
este viraje (Forcinito, 2012: 102).

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   203 29/03/2019   11:13:50



204

Oral Federal de Santa Fe […]. En la sentencia, los jueces consideraron que la 
violencia sexual que ejerció el represor también constituye una forma más 
de tormentos y, por ende, es un crimen contra la humanidad». (Carbajal, 
Página 12, 17/1/2011)

Lo específico de la violación a la mujer es que ese acto inscribe la 
«soberanía» de los perpetradores: su ocupación se asimila a la ocupación del 
territorio enemigo. Este lenguaje les da herramientas a las sobrevivientes para 
asimilar su propia historia, y no solo da cuenta del acto per se, sino también del 
momento de la «entrega» del cuerpo en aquellos vínculos entre secuestradas 
y captores que algunos todavía denominan «consentidos». ¿Qué significa esta 
palabra? ¿No habría que forzar al lenguaje a nombrar con mayor justicia la 
situación de vejación (por estar las detenidas a disposición de los torturadores) 
con la que se inicia cualquier «acuerdo» de ese tipo? 

El mito de la mujer seducida no hace sino acallar y reprimir de la memoria 
de la posdictadura la experiencia del agravio sexual. Convertir la discusión 
sobre violencia sexual en una discusión sobre relaciones consentidas y 
referencias a lazos amorosos entre víctimas y captores nos ubica frente a un 
morboso desplazamiento que niega la victimización, coerción y violencia... 
(Forcinito, 2012: 103)

Los testimonios (orales y escritos) de las propias mujeres abren 
la posibilidad de enunciar lo padecido en otro registro. Estos abusos, ya 
mencionados en el Nunca Más, fueron ignorados por décadas y catalogados 
como productos de la seducción «porque no existían las claves interpretativas 
necesarias para hacer visible esa violencia» (Idem, 2012). 

Que estas voces se plasmen en poéticas que excedan la denuncia es 
crucial. La denuncia no alcanza para lograr la mutación de una lectura cultural 
esclerosada con la que se justifica, se recorta y se minimiza el papel que juega 
la violencia de género. 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   204 29/03/2019   11:13:50



205

La mujer sobreviviente toma la palabra

El primer testimonio de mujeres sobrevivientes que le pone palabras a este 
específico horror es Ese infierno: conversaciones de cinco mujeres sobrevivientes 
de la ESMA, de Munu Actis, Cristina Aldini, Liliana Gardela, Miriam Lewin y 
Elisa Tokar (2001). Se trata de charlas informales que sostuvieron a lo largo 
de dos años, grabadas y editadas por ellas mismas, donde rememoran su 
cautiverio en la ESMA. Para la periodista Marta Dillon, la pregunta ineludible 
a formular frente a estas voces es: «¿será que alguien quiere escucharlas?» 
(Página 12, 8/2001). 

El eje de este texto gira alrededor de la cotidianeidad de una zona gris 
que dio lugar a situaciones más que confusas con los torturadores (sobre todo 
con los que jugaban el rol de «buenos y protectores»). Las detenidas fingían 
que colaboraban con el «proceso de recuperación» y, por ende, tenían que 
mostrar que la «pedagogía» que les aplicaban (mediante la esclavitud y la 
tortura) para «corregir» su identidad con miras a hacerlas participar en el 
proyecto político de la marina, era exitosa. En estos diálogos se despliegan las 
extrañísimas tramas en las que el fingimiento de estas reclusas (sometidas a 
una «reeducación» que tenían que aceptar para sobrevivir) era interrumpido 
tanto por «traslados» como por «invitaciones» a salir a cenar o a bailar con los 
perpetradores. De este teatro del absurdo falocéntrico, cuyo guión era escrito 
por los dueños de la vida y de la muerte, surgía una convivencia donde la mujer 
subyugada podía llegar, como indica Calveiro, a «la contradicción amor-odio 
con sus represores» (2004: 14). 

«La sensación de confusión respecto de la propia identidad y la dificultad 
de narrarla reconstruyen la experiencia del cautiverio como un mundo 
totalmente inaccesible e irrepresentable» (Forcinito, 2012: 113). Es conocida la 
historia de la víctima que se enamora de su propio torturador. Hemos visto esos 
casos representados en la pantalla y explicados por la psicología con el nombre 
de Síndrome de Estocolmo. Pero ni el cine ni esta definición alcanzan. Esta 
«zona incómoda» que surge en los intersticios de la subjetividad amenazada, 
en la desesperada lucha por la superivencia, tiene que encararse con palabras 
adecuadas. Esas palabras, que se van encontrando, son las únicas que logran 
derrotar la sensación de vergüenza que trae aparejada en sus víctimas.

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   205 29/03/2019   11:13:50



206

La vergüenza es siempre síntoma de una herida […] Es difícil abordarla 
impunemente. Es un recuerdo silenciado […] La vergüenza […] es el enemigo 
interno que se infiltra y se instala en la víctima. Está vinculada a la culpa 
instalada por la humillación y la derrota. (Subrayado mío, Montealegre 
2013: 196)

El sobreviviente y escritor chileno no se refiere solo a la vejación sino a 
otros ejemplos, como el sometimiento a la violencia sexual, haber «cantado»,  
no haber cumplido una promesa. Hay infinitas conductas que, en la zona gris, 
se contraponen al «culto al honor» cultivado desde la militancia. La atmósfera 
que prevalezca en la sociedad posgenocida facilitará o coartará la posibilidad de 
lidiar con la vergüenza. Montealegre sostiene la necesidad de politizar el abuso, 
haciéndolo público, para resignificarlo: «la contención genuina y la voluntad 
de comprensión desde el reconocimiento social, libera o aliviana el peso del 
sufrimiento silenciado al permitir y acorger su verbalización» (2013: 196). En su 
lenguaje: hay memorias que siguen eclipsadas mientras la comunidad cultural 
no las ilumine con su interés, y esto significa que hay cambios históricos, legales, 
políticos y culturales que habilitan, o no, ciertas memorias. La publicación de 
testimonios es un síntoma de la apertura de espacios para la escucha.

Ese infierno… es una construcción colectiva que permite la elaboración 
grupal del trauma y la resistencia frente a la disolución identitaria que propugna 
el campo, abriendo un espacio de reflexión propio que, de ahí en más, sigue 
ampliándose hasta llegar a Putas guerrilleras. Crímenes sexuales en los centros 
clandestinos de detención. La perversión de los represores y la controversia en 
la militancia, Las historias silenciadas. El debate pendiente, de Olga Wornat y 
Miriam Lewin (2014), una colección que recoge 

… decenas de historias silenciadas, de confesiones largamente elaboradas 
[…] y de una rebelión contra el relato oficial sobre estos años. No solo 
hay cuestionamientos a los militares y a los integrantes de otras fuerzas 
de seguridad, a los funcionarios y al sistema judicial, sino también a las 
organizaciones guerrilleras y al pensamiento machista generalizado en 
todos los sectores de la sociedad. (Contratapa) 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   206 29/03/2019   11:13:50



207

Del testimonio a la ficción

No se trata del castigo, se trata de las víctimas y sus historias. 

Laberinto de mentiras97

Rossana Nofal (2010) sostiene que, a partir de 1997, La Voluntad rompe el 
tabú que coarta la mención del compromiso político de los desaparecidos98. 
Esa apertura permite que, a partir del 2000, surjan otros testimonios sobre la 
insurgencia, como El tren de la victoria de Cristina Zucker (2003) y Fuimos 
soldados de Marcelo Larraguy (2006). De este modo comienzan a aflorar 
las memorias subterráneas referidas a las acciones armadas. Con el tiempo 
se pasará a versiones cada vez más centradas en la derrota, donde surge la 
autocrítica: «al realismo de los primeros relatos se le suma la retórica de un 
parte de guerra» (Nofal, 2010: 162). Se produce así, paulatinamente, el pasaje de 
la representación de los desaparecidos como víctimas a militantes. La silueta 
del ausente se dibuja con restos y fragmentos contados por terceros, siendo 
la memoria hegemónica inicial la de los familiares: «ante la imposibilidad de 
restituir el cuerpo, la literatura testimonial comienza a operar con la posibilidad 
de constituir tumbas escriturarias. El testimonio repone la identidad robada 
en el momento de la desaparición» (2010: 162). Al abrir «la caja de memoria», 
la figura del desaparecido aparece como la de un querellante despojado de los 
medios para argumentar en su defensa. Para Nofal, «[e]l género testimonial 
se presenta como un sistema particular de escritura dentro de la literatura 
argentina. Excluye de sus fronteras la ficción y está siempre más próximo a 
las crónicas y al relato periodístico» (subrayado mío, 2010: 163). Disiento con 
la investigadora en este punto, sobre todo cuando incluye entre las obras que 
«rechazan las leyes de la representación artística» a La Escuelita –un testimonio 

97 Laberinto de mentiras, película dirigida por Giulio Ricciarelli (2015), narra los pormenores que 
condujeron al primer proceso judicial alemán, en 1963, contra oficiales genocidas de las SS.

98 El ocultamiento de la praxis militante de la mayor parte de los secuestrados tras un «discurso 
angelizante» comenzó a modificarse gracias a la agrupación H.I.J.O.S., que inicia la reivindicación de 
la lucha de sus padres a partir de su fundación en 1994. Algunos hijos llegan a identificarse con las 
luchas setentistas, mientras que otros plantean un reclamo personal anclado en las consecuencias 
trágicas de ese compromiso. Ambas perspectivas representan etapas en la labor de asimilación de 
esa herencia. 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   207 29/03/2019   11:13:50



208

poético–. Pareciera que al testimonio se lo forzara a entrar en definiciones 
que fueron pensadas para dar cuenta de un determinado corpus (el surgido 
en Centroamérica, que tiene rasgos propios). Se lo cataloga así con criterios 
restrictivos que no dan cuenta de una escritura que se va expandiendo en 
nuevas constelaciones.

Si bien hay un conjunto de obras que, sin duda, responden a la 
descripción de Nofal, hay otras cuya impronta es literaria. En ellas se centra 
este estudio, que no se preocupa por deslindar estrictamente lo testimonial de 
lo ficcional, ya que los umbrales desafían divisiones bipolares. Por nombrar 
algunos textos que se sitúan en esta frontera: Pasos bajo el agua de Alicia 
Kozameh (1987) es el testimonio novelado de la experiencia carcelaria, y A 
fuego lento de Mario Paoletti (1998) narra, en clave de ficción, la experiencia 
del escritor en la prisión de Sierra Chica. Las novelas sobre la experiencia en 
los campos, como Recuerdo de la muerte de Miguel Bonasso (1984, 1988, 2010) 
también son, en el sentido amplio que propongo, testimoniales –porque se 
basan en relatos de sobrevivientes–, aunque sus decisiones narrativas sean 
a menudo cuestionables, como veremos. Forman parte del corpus aunque lo 
pongan en tensión, o justamente por eso. 

La novela El fin de la historia de Liliana Heker (1996) también se basa 
en la entrevista que le hiciera la escritora a Leonor, nombre ficcional de su 
compañera de colegio, militante y amiga de la adolescencia que, tras ser 
secuestrada y abusada en un campo, «forma pareja» con uno de los represores99. 
El corolario de la trama, tal como lo presenta la narradora, Diana Glass, es que 
Leonor ha traicionado sus ideales y, mutatis mutandis, a ella, que la había 
idealizado desde su juventud. Más allá de la denominación –testimonio o 
ficción–, esta novela le es infiel a la historia que narra porque, al simplificar una 
experiencia mucho más compleja, denigra a la sobreviviente. Heker menciona, 
en entrevistas, el testimonio que le diera su amiga secuestrada. Pero ¿de qué 
modo usa esa voz? Este interrogante incentiva una lectura crítica. La respuesta 
de la ex militante se hace esperar un tiempo, pero aparece finalmente en Putas 

99 Noción, como vimos, cuestionada por las mujeres que atravesaron esa experiencia porque oculta lo 
realmente acaecido: no hay nada más desparejo que el vínculo entre un torturador y una víctima.

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   208 29/03/2019   11:13:51



209

y guerrilleras. Mucho antes, el mismo año de la publicación de la novela, la 
sobreviviente Graciela Daleo escribe este texto:

¿Cuál es el fin de esta historia?

Si cuestiono la elección de «Leonora» como protagonista me argumentarán 
el derecho de la autora a elegir sus personajes. Es ficción, dirán. ¿Ficción? 
Identidades disfrazadas en todo caso. La mayoría de los personajes es real, 
como lo es la historia central. ¿Por qué no escribirla entonces? Repregunto: 
¿por qué escribir esa historia? Sigo: ¿por qué quienes hablan de los setenta 
–salvo excepciones– dedican su pluma a los que quebró el terror? ¿Para no 
desentonar con la visión que va desde la teoría de los dos demonios hasta 
el «si está vivo por algo será»?

Se digiere fácilmente una historia de «Guerrilleros y militares. La 
colaboración» –como dice la faja del libro de Liliana Heker. Pero las historias 
de militantes –desaparecidos o sobrevivientes– de aristas poco estridentes 
y pequeñas resistencias empecinadas, dignas; de caminatas por la cornisa 
en el ilimitado tiempo del cautiverio; las que lleven a romper la ecuación 
perversa «sobreviviente-colaborador»; esas que pueden hacer pensar que 
no siempre el poder logra sus objetivos, esas no tienen casi demanda.

No fue la inteligencia, el pasarse de bando ante una «oferta» de vida, ni la 
habilidad para seducir torturadores lo que volvió a la superficie escasos 
puñados de desaparecidos. Quienes estamos vivos lo estamos porque los 
militares así lo decidieron. ¿Benevolencia, premio, piedad? No. Propósito 
perverso de largo alcance que se devela si se rompe con el «si está vivo por 
algo será». Fue una decisión de los dueños de la vida y la muerte con dos 
mandatos implícitos. Para nosotros: «aterroricen» contando o silenciando 
lo vivido […]. Para la sociedad: «desconfíen», desconfíen del que cayó y salió 
vivo: desconfíen del que intente hacer algo para construir un mundo «del 
que no tuviéramos que avergonzarnos». […]

Años antes de su quiebre, dice el libro, Leonora «muestra la hilacha», como 
si su vida militante previa al cautiverio la hubiera predestinado a la conducta 
dentro del campo de concentración. ¿Es solo «el fin de la historia de 
Leonora», o pretende ser el fin de la historia de aquellos a quienes «Diana» 
pensaba homenajear?: «los muertos de una generación que […] creyó tocar 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   209 29/03/2019   11:13:51



210

el socialismo con las manos». Y a los sobrevivientes de esa generación, 
¿por qué no? ¿Qué queda de esa generación si para los militantes dignos, 
resistentes […] el único destino es la muerte, y los vivos lo están porque se 
pasan de bando desde la inteligencia, la seducción, la traición?

Quienes con el dominio del terror provocaron quiebres como el de Leonora 
–Escualo, Halcón, Ángel– tienen sus identidades cubiertas [en la novela]; 
el Escualo explica su oficio de torturador por obediencia al mando militar; 
el grupo político del padre de Leonora, con asiduos contactos con el 
Almirante, no tiene nombre. Pero esa discreción se abandona para señalar 
como montoneros a quebrados y colaboradores. ¿Quiere asentar que ese es 
el destino inscripto en los montoneros? Una larga lista de nombres reales 
prueba lo contrario. Otra vez los dos demonios planean sobre los años en 
los que luchamos por un mundo del que no tuviéramos que avergonzarnos. 

Uno de los personajes le recuerda a Diana: «esta no es una historia de 
héroes, es una historia de asesinos y asesinados. Y también es una historia 
de sobrevivientes». Y no todos son como Leonora, aunque pocas plumas 
se interesen en ellos. (1996)

El problema no es que haya que interesarse en los que no son como 
Leonora. Lo que hay que hacer es contar esa encrucijada, que es una entre 
muchas, con otro lenguaje. Estas novelas, escritas en el umbral entre relato 
de experiencia y construcción ficcional, a menudo afincan prejuicios que la 
sociedad posgenocida tiene que cuestionar. 

Hay otras novelas que elaboran la desaparición sin pretender un realismo 
a rajatabla sino que privilegian lo simbólico para referirse a los desaparecidos. 
Respiración artificial de Ricardo Piglia (1980) crea una atmósfera que oscila 
entre el miedo, el fracaso y la incertidumbre a través de una sucesión de 
monólogos, cartas, diálogos y documentos. Los planetas de Sergio Chejfec 
(1999) cuenta la desaparición, haciendo que la escritura gire en torno al 
recuerdo de un amigo de infancia del narrador, ahora desaparecido. Memorias 
del río inmóvil de Cristina Feijóo (2002) presenta los esfuerzos que hacen dos 
militantes, Rita y Juan, para incorporarse a la sociedad de consumo, situación 
que contrasta con la aparición de un ex detenido-desaparecido que habita el 
presente como fantasma de la generación perdida. A veinte años, Luz de Elsa 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   210 29/03/2019   11:13:51



211

Osorio (1998) relata el caso de una joven de veinte años que sospecha que es 
hija de desaparecidos e inicia la búsqueda de su identidad. 

También se hace cargo del tema, por ejemplo, la película Garage 
Olimpo de Marco Bechis (1999), que retrata con precisión la vida en un centro 
clandestino. El cineasta, sobreviviente del Club Atlético (donde estuvo detenido 
en abril de 1977, tras lo cual fue expulsado a Italia), trabajó en base a testimonios 
(los de Mario Villani y Ana María Careaga) y convocó a los testigos, a la hora 
de la filmación, para contar con su asesoramiento. Si bien la trama y la vida de 
los protagonistas son construcciones inspiradas en testimonios, el armado se 
hace en función de una poética no documental. El director define su estrategia 
en estos términos: «Queríamos que fuese una cámara que se mete en un lugar 
real, no un lugar que se adaptara a la cámara» (Sincofsky, 1999). El resultado 
salta a la vista.

Pensar desde otro lado:  
H.I.J.O.S. (Hijos e Hijas por la Identidad  
y la Justicia contra el olvido)

Ni el flaco perdón de Dios, de Juan Gelman y Mara La Madrid (1980) es un 
testimonio que combina entrevistas en el momento de la formación de la 
organización H.I.J.O.S. con aportes de Madres (Nora Cortiñas), Abuelas (Estela 
Carlotto), ex detenidos-desaparecidos (Adriana Calvo) y periodistas (Horacio 
Verbitsky). El libro acompaña el momento crucial en el que estos jóvenes, 
hasta ese entonces aislados en su dolor por la desaparición de sus padres, se 
encuentran con otros y otras que padecen el mismo destino. Al descubrir que 
son muchos empiezan a buscar (y encontrar) sus genealogías. H.I.J.O.S. nace 
en y con esos diálogos. 

Hay muchas novelas que articulan la vivencia de esta generación ligada a 
la militancia y desaparición de sus padres: apenas nombro algunas y el criterio 
de esta selección procura detectar ciertos cruces o contrastes que visualizo en 
relación a textos de la generación anterior. 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   211 29/03/2019   11:13:51



212

La casa de los conejos, de Laura Alcoba (2007)100 es un texto que se 
lee como ficción hasta que, al final, se muestra como relato de la propia 
rememoración de la autora. Esta novela, entonces, también se sitúa en los 
umbrales del testimonio. La trama pone en escena la vida clandestina y el 
secuestro de miembros de la familia Mariani y de sus compañeros de militancia. 
La narradora es una niña que compartió la clandestinidad con su madre en 
la casa donde se produjo un sangriento allanamiento del que nadie salió con 
vida, excepto un bebé que la abuela Mariani siguió buscando toda su vida. La 
protagonista sobrevive y parte rumbo al exilio, donde se reúne con su madre. 
Tal como se muestra en las últimas páginas, en las ruinas de ese lugar, donde se 
imprimía la revista Evita Montonera bajo el disfraz de un criadero de conejos, 
se erige hoy un sitio de memoria. 

Ernesto Semán, en Soy un bravo piloto de la nueva China (2011), 
describe una Argentina criminal donde se entrelazan la historia familiar con 
la cotidianidad de un centro de detención durante la dictadura y el exilio. De 
los avatares de la familia Abdela la novela salta a lo fantástico. En este vaivén 
el lector deviene testigo del ejercicio de memoria de Rubén. A este hijo de un 
militante desaparecido le es dado observar –en una pantalla instalada en «la 
Isla», espacio ficcional donde sufre su encierro– escenas del mundo del campo 
adonde el padre fuera secuestrado. 

Una muchacha muy bella, de Julián López, caracterizada por Reati 
como «autoficción ficticia», «presenta recuerdos de infancia marcados por 
una sensación de quiebre existencial producido tras la desaparición súbita 
del ser querido […] intentando recuperarla en su plena dimensión humana» 
(2017: 101)101. Este énfasis nos remite al duelo y a la nostalgia que también se 
presentan en escritos de la generación setentista aunque con tono propio, como 
indicamos en el capítulo sobre Chile. 

Algunas obras de esta generación cuestionan las estéticas tradicionales 
de la memoria. Les interesa subrayar la inexorable ausencia de los desaparecidos 
más que recuperar las imágenes de quiénes fueron. Quieren acabar con formas 

100 Publicada en Francia, traducida al español y reeditada en España y en Argentina a partir de 2008.
101 Remito a este artículo y a otros estudios del autor para una reflexión sobre la constelación narrativa 

de esta generación.

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   212 29/03/2019   11:13:51



213

de narrar que consideran estereotipadas. Félix Bruzzone, autor de 76 y Los 
topos, intenta darle una vuelta de tuerca a esta historia:

…el tema de los desaparecidos me parece que involucra un problema de la 
sociedad argentina que desde muchos lugares se lee como agotado. Y leerlo 
así es restarle posibilidades, porque sigue siendo un problema […]. No digo 
que haya que hacer una política de la memoria más firme todavía, pero sí 
está bueno pensarlo desde otro lado. En principio lo hice en 76 y en Los 
topos... (subrayado mío, Erlan, entrevista a Bruzzone, 20/7/2010) 

Pensar «desde otro lado» es, en su caso, como indican María Soledad 
Boero y Juan Francisco Marguch, «replantear lo que significa recordar y para 
qué, y [elaborar] las consecuencias que acarrea esta acción en la identidad del 
protagonista». Para ambos, lo interesante de la novela de Bruzzone [Los topos] 
es que la memoria no funciona como reconstrucción y rememoración de un 
pasado, sino que los contornos entre pasado y presente se desdibujan. 

Cada generación necesita hacer su «parricidio simbólico», acto muy 
arduo cuando los padres fueron víctimas de una masacre atroz. De esta difícil 
toma de posición a veces surgen textos novedosos y sugestivos, como en la 
novela Diario de una princesa montonera, de Mariana Pérez (2012), que satiriza 
los códigos y las conductas de la minicultura de los derechos humanos en la 
que se crió. Mariana, que transformó su blog en libro, rompe con la solemnidad 
del abordaje de la desaparición propio del «gueto» de los «organismos», del que 
forma parte y del que se distancia con un lenguaje irreverente, poniendo en 
circulación la jerga de los H.I.J.O.S.. El humor no está destinado a defenestrar 
los movimientos con los que convive ni a frivolizarlos, sino más bien a poner 
en evidencia los mandatos que toda estructura va cristalizando. Esto le permite 
salirse de la idealización a cualquier militancia, acto crítico siempre saludable. 

En sus producciones cinematográficas esta generación presenta al 
menos dos propuestas estéticas: la que aboga por la necesidad de mostrar el 
vacío como legado de la desaparición y la que intenta representar la vida que 
fue escamoteada. Los rubios, de Albertina Carri (2003), pone en cuestión el 
documental de memoria tradicional desde una distancia crítica. Esta hija de 
desaparecidos parece decir: «no hay película, no quiero que se haga la película 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   213 29/03/2019   11:13:51



214

de quiénes fueron Roberto y Ana María –mis padres». Lo que quiere es enfrentar 
la ausencia de representación, el vacío. Esta propuesta, según María Moreno, 
«desencadenó un shock a las estéticas de la memoria política» (Página 12, 
18/10/15). Papá Iván, de María Inés Roqué (2004), por el contrario, respeta 
las normas del documental de memoria buscando rastros que le permitan 
rearmar la imagen del padre desaparecido. Al rescatar la mirada del adulto que 
la constituye, crea su propia versión de esta historia.

No se trata de privilegiar una respuesta en detrimento de otra (y hay 
muchísimas) sino de leer los diversos modos de asimilar un trauma colectivo 
desde el presente. No hay una receta sobre cómo enfrentar este legado. Lo 
que cuenta es asumirlo, nombrarlo, revelarlo en sus luces y en sus sombras y, 
también, pelearse con él.

La literatura res-guarda

Aunque algunos escritores/sobrevivientes se resistan a su obsesión, es muy 
difícil que puedan evadirse de la propia memoria:

No quería verme constreñido a vivir indefinidamente en esa memoria, de 
esa memoria: de los tesoros y pesadumbres de esa memoria. Me irritaban 
los obstáculos que esta interponía ante mi imaginación novelesca (Semprún, 
1998: 89).

Y sin embargo, no la abandona: en El largo viaje cuenta el trayecto hasta 
el campo, y finalmente entra al universo concentracionario en La escritura o 
la vida. 

«¿Cómo y con qué transporte uno puede alejarse del pasado?» pregunta 
Víktor Shklovski102, afectado por una historia semejante. Simple y llanamente 
no puede alejarse. La forma en que la historia irrumpe hace que al testigo 
le toque enfrentar un conjunto de imágenes muy concretas, una serie de 
reminiscencias que lo interpelan, que se presentan como llamados. Cuando el 
sobreviviente lo asume se transforma en testigo. Y no todo testigo se dispone 

102 Palabras del escritor ruso citadas por Laura Estrin (2012).

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   214 29/03/2019   11:13:51



215

a contar sin atender al cómo. Valga lo dicho por Estrin en relación a Shklovski: 
«Más que procedimientos, más que figuras, no le alcanzan las formas, no le 
alcanza la lengua; entonces se extiende la sintaxis […] para que pueda decir al 
menos algo» (2012: 303).

Para que pueda decir al menos algo de lo vivido. La manera en que lo diga 
depende de la relación que tenga el narrador con las historias que cuenta, como 
dijo Piglia. Eso es lo que define el tono de cada relato (Di Tella, 2012). La serie 
que presento en esta sección muestra distintas modalidades de este vínculo.

Jacobo Timerman, en Preso sin nombre, celda sin número (1981), se 
relaciona con su pasado a partir de la serie de persecuciones que definen 
su identidad, ya que es un argentino judío nacido en Rusia y emigrado a 
Sudamérica con su familia a raíz de los pogromos europeos. 

Miguel Bonasso, en Recuerdo de la muerte (1983), se vincula con esa 
historia a través del testimonio de Jaime Dri tras su fuga del campo donde estaba 
secuestrado. El autor, periodista y ex montonero, interpreta la declaración del 
sobreviviente con la vara de la militancia setentista, enmarcando la zona gris 
en el par héroe-traidor. 

Alicia Partnoy, en La escuelita: Relatos testimoniales (1986), encara 
el relato de su cautiverio centrándose en la solidaridad de los detenidos, y 
en formas no literales de fuga ante el poder absoluto (el humor, el juego, la 
distancia crítica). 

Nela Río, en En las noches que desvisten otras noches (1989), presenta el 
cuerpo de la mujer torturada como matriz de resistencia. 

Nora Strejilevich, en Una sola muerte numerosa (1997), le da la palabra 
a la memoria colectiva de su época, enlazando las voces de otros a la propia 
para reescribir la historia y reescribirse. 

Susana Romano-Sued, en Procedimiento. Memoria de La Perla y La 
Ribera (2007), traduce la desgarrada experiencia de la mujer en los campos a 
lenguaje poético.

Mario Villani y Fernando Reati, en Desaparecido. Memorias de un 
cautiverio (Club Atlético, Banco, Olimpo, Pozo de Quilmes y ESMA) (2011), 
combinan sus reflexiones para contar esa odisea a cuatro manos. La pregunta 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   215 29/03/2019   11:13:51



216

sobre qué hacer, cómo hacer, cuándo y hasta dónde atraviesa toda la experiencia 
de Villani en la zona gris, que Reati escribe, organiza y enlaza con comentarios 
y hasta mini-ensayos de autoría compartida.

Preso sin nombre, celda sin número.  
Práctica contestataria e ideología conservadora

En este testimonio que entrama ensayo y narración, Jacobo Timerman vincula 
su cautiverio a la experiencia vivida por sus ancentros durante la Shoá. También 
expone su posición política, distinta a la de la mayor parte de los exdetenidos, 
por ser la de un periodista que vio con buenos ojos la llegada de la dictadura. 
Debido a que suscribe a una simplificación bipolar del proceso histórico, su 
abordaje ideológico resulta caduco. En su defensa se puede aducir que su 
método no responde tan solo a su visión de la historia sino también a una 
estrategia que les imponía a los periodistas de La Opinión: que escribieran 
artículos accesibles que todo el mundo pudiera leer y entender, para lo cual 
«todo conflicto debía reducirse a dos partes siempre» (2011: 74). No había que 
darle al lector más que dos aspectos de la realidad, ya que la entrega de más 
factores solo servía para confundir. Lo que buscaba era, ante todo, generar 
polémica y hacerse entender. Considero que, aunque Timerman de hecho 
apoyara –al igual que tantos otros civiles– al que consideraba el sector liberal 
de la junta militar y llamara terroristas a los grupos armados, su narración no 
debería ser pasada por alto. Cornelius Castoriadis dijo: «Que Jefferson haya 
tenido esclavos no invalida, ipso facto, la Declaración de Independencia» (2000, 
114-15); mutatis mutandis; que Timerman haya apoyado el golpe de Estado 
no invalida, ipso facto, el testimonio de su experiencia concentracionaria. En 
cuanto a su posición política, no me interesa justificarlo sino mostrar, a través 
suyo, el imaginario de la clase media de esos tiempos.

[aun cuando Timerman] no tenía reparos democráticos de servir a una 
fracción militar […] se trataba de un rasgo de época. [La intervención política] 
de los militares era una idea aceptada y extendida entre la clase media y 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   216 29/03/2019   11:13:51



217

alta, incluso en sectores izquierdistas que ligaban el ideal de progreso a la 
proscripción del peronismo. (Molchovsky, 2003: 86)

Periodista con treinta años de trayectoria en la profesión hasta su 
secuestro el 15 de abril de 1977, llegó a la cumbre de su carrera en Buenos Aires 
como director del diario La Opinión entre 1971 y 1977. Preso sin nombre, celda sin 
número (1981), escrito en Israel tras su liberación del campo y su expulsión de 
la Argentina, relata sus treinta meses en manos del Primer Cuerpo del Ejército. 
Fue una de las primeras denuncias del horror, y su traducción al inglés logró 
amplia difusión internacional antes de la caída del gobierno de facto.

Timerman es recordado en Estados Unidos por su [testimonio] en el que 
afirmó que la última dictadura militar argentina […] debía ser comparada con 
la Alemania nazi [porque] lo había perseguido por judío. Acusó [también] a 
la dirigencia judía argentina de haber […] callado ante la persecución, a la 
manera de los consejos judíos que colaboraron con el nazismo, los Judenrat. 
(Molchofsky, 2003: 14)

Si bien una serie de documentos desclasificados en 2009 revelan que 
su secuestro se difundió tanto que le creó serios conflictos a la primera Junta 
Militar, hay opiniones contrapuestas en cuanto a la valoración de su aporte:

Para muchos en los Estados Unidos y en Israel103, el valiente relato de 
resistencia al totalitarismo y su condena de los líderes judeoargentinos y de 
sus instituciones por la pasividad frente a innegables actos de antisemitismo 
[…] lo transformó en casi un héroe [mientras que en Argentina] el apoyo 
inicial de Timerman al gobierno militar, las limitaciones de Preso sin 
nombre…. por no haber denunciado con mayor intensidad a los líderes 
militares  […] y su evidente adhesión a la teoría de los dos demonios lo han 
transformado en una figura controversial y hasta una persona-non-grata 
entre activistas de derechos humanos y de la memoria. (Lydia Kleff, 2011: 2)

Este testimonio es, como su autor, complejo y controversial: en las 
secciones en que expande su visión ideológica presenta lo acontecido en el país 

103 Timerman vivió en Israel tras su expulsión de la Argentina, pero también lo echaron de este país 
por publicar Israel, la guerra más larga (1983), libro que critica la invasión al Líbano. 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   217 29/03/2019   11:13:51



218

como una loca sucesión de hechos y personajes desorbitados. La imagen no 
es desacertada: los protagonistas de la historia argentina parecen, a menudo, 
ficcionales y Los siete locos, de Roberto Arlt, puede leerse como la novela que 
anticipa la historia del terror desatado a partir de 1973. Para Timerman El 
Astrólogo de Arlt encarna en López Rega –secretario personal de Perón al que 
llamaban El Brujo–, porque tanto el personaje literario como el real deciden 
sus estrategias políticas consultando a los astros104. 

En otras secciones, centradas en la experiencia del campo, el testimonio 
pone en escena la vida del torturado y su anhelo de comunicación con otro 
y consigo mismo. Con un lenguaje reflexivo y poético, Timerman transmite 
su desorientación y los métodos que le permiten sobrellevar su viaje por el 
horror. Los fragmentos que describen la situación del hombre aislado en su 
celda clandestina intentan salvar la distancia entre esa vivencia y el lenguaje 
capaz de pronunciarla. Se pregunta cómo transmitir el dolor, elabora consejos 
para sobrevivir y va desmenuzando la arquitectura de su encierro y los estados 
emocionales que le son propios. 

El ser-en-cautiverio

Solo Dios quita y da la vida. Pero Dios está ocupado en algún sitio, y aquí, en la 
Argentina, somos nosotros quienes nos ocupamos de esa tarea. 

Capitán Beto (un torturador de Timerman)

El realismo de Preso sin nombre… es alusivo o distanciado, al decir de Mesnard, 
porque el filtro de la memoria, que se expande gracias a la imaginación, altera 
la realidad en el intento de representarla. El relato evoca el ser-en-cautiverio 
en clave autobiográfica traspuesta a condición universal: el sujeto describe lo 
que siente «el ser humano». El escritor despliega una retórica particular: el 
cuestionamiento reiterado, que asemeja un interrogatorio, da cuenta de cómo 
lucha por encontrar palabras que nombren las condiciones extremas padecidas. 

104 Lopez Rega, ministro de Bienestar Social durante los gobiernos de Juan Domingo Perón e Isabel 
Perón, había creado la Triple A (Alianza Anticomunista Argentina), grupo paramilitar abocado 
a perseguir, torturar y asesinar, sobre todo, a quienes catalogaba de infiltrados marxistas en el 
peronismo. Una vez muerto Perón, su poder se incrementó.

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   218 29/03/2019   11:13:51



219

¿Qué siente el ser humano? Lo único que se me ocurre es algo así: me 
arrancaban la carne. Pero no arrancaban la carne. Sí, ya sé. Ni siquiera 
dejaron marcas. Pero yo sentía que me arrancaban la carne. ¿Pero qué 
más? No se me ocurre nada más. ¿Pero alguna otra sensación? No en ese 
momento. ¿Pero golpeaban? Sí, pero no me dolía. Cuando le aplican las 
descargas eléctricas, el ser humano siente solamente eso: que le arrancan 
la carne, y aúlla […] El ser humano –yo en este caso– pasa un mes sin poder 
lavarse… (1981: 34)

El texto funciona por asociación, como la memoria. De los interrogatorios 
frente al Consejo de Guerra nos remontamos a la historia personal donde, 
ante cada pregunta formulada por el poder, el torturado responde con las 
palabras que no pudo articular en su momento. La escritura ejerce así una 
justicia simbólica (Kleff, 2010). En los momentos más logrados el narrador 
nos mantiene en el espacio de la «celda sin nombre», de la que sale y a la que 
retorna con una fuerte apuesta estética y filosófica. 

En la noche de hoy, un guardia que no cumple con el Reglamento dejó 
abierta la mirilla que hay en mi puerta. Espero un tiempo a ver qué pasa, 
pero sigue abierta. Me abalanzo, miro hacia afuera. Hay un estrecho pasillo, 
y alcanzo a divisar frente a mi celda, por lo menos dos puertas más. ¡Qué 
sensación de libertad! Todo un universo se agregó a mi Tiempo, ese largo 
tiempo que permanece junto a mí en la celda, conmigo, pesando sobre mí. 
Ese peligroso enemigo del hombre que es el Tiempo cuando se puede casi 
tocar su existencia, su perdurabilidad, su eternidad. (1981: 6)

Timerman no cae en la ilusión de «…un régimen fuertemente mimético 
[que] asegura que así es como eso pasó, postulando de facto la omnipotencia 
del lenguaje sobre lo real para apropiárselo» (Mesnard, 2011: 58–59). Nada 
más lejos del lugar de enunciación de este cautivo que se contradice, duda, 
se interroga y busca, constantemente, dar con la forma de evadir el acto 
de pensar. La experiencia del campo, si se quiere sobrevivir, no puede ser 
aprehendida sino pasivamente, dice Timerman, evitando todo recuerdo que 
permita una invasión de emociones humanas propias del afuera.

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   219 29/03/2019   11:13:51



220

…la actitud vegetal puede salvar una vida. […] Más de una vez me 
despertaron abruptamente, y alguien gritaba: «piense, no duerma, 
piense». Pero me negué a pensar. Trataba que la mente estuviera ocupada 
con infinitas y diferentes tareas. Tareas concretas, específicas, trabajos. 
Pensar significaba hacer conciencia de lo que me estaba ocurriendo, 
imaginar lo que podría estar ocurriendo con mi mujer y mis hijos; pensar 
significaba tratar de imaginar cómo salir de esta situación, cómo encontrar 
una apertura en la relación con mis carceleros. En ese universo solitario 
del torturado, todo intento de relacionarse con la realidad era un enorme 
y doloroso esfuerzo, que no conducía a nada. (1981: 35)

Al referirse al abuso que sufre todo secuestrado crea un prisionero tipo 
que desarrolla «mecanismos de pasividad durante la tortura y mecanismos 
de anti-memoria durante las largas horas en la celda solitaria» (1981: 37). 
La precariedad, ese inabitable hábitat, se transmite mediante la minuciosa 
descripción de las medidas, la luz, la humedad de las celdas y la desorientación 
espacio-temporal: «Extraño la celda desde la cual me trajeron a esta –¿desde 
dónde?–, porque tenía un agujero en el centro para orinar y defecar» (1981: 4). 
«Pero hace ya mucho tiempo –¿cuánto?– que no tengo una fiesta de espacio 
como esta» (1981: 5). 

El prisionero se protege construyendo un mundo propio que dirige la 
mirada hacia adentro, dándole una respuesta al verdugo –no la que da bajo 
tortura. «El arquitecto ciego» levanta un edificio cuya estructura, que no 
puede ver ni tocar, lo mantiene alejado del principal enemigo que «no son 
los shocks eléctricos, sino cuando el mundo exterior se introduce, con sus 
recuerdos» (1981: 86). 

La narración de su secuestro es inicialmente escueta, a la manera de 
una declaración o crónica periodística: «En la madrugada del 15 de abril de 
1977 unas veinte personas de civil asaltaron mi departamento en el centro 
de la ciudad de Buenos Aires. Dijeron que respondían a órdenes de la Décima 
Brigada de Infantería del Primer Cuerpo de Ejército» (1981: 9). Pero el testigo 
sabe que este lenguaje no basta para revelar la atrocidad. Por eso, tras enunciar 
los hechos, apela a la literatura: 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   220 29/03/2019   11:13:51



221

El ser humano es llevado tan rápidamente de un mundo a otro que no tiene 
la forma de encontrar algún resto de energía para afrontar esa violencia 
desatada […] 

El ser humano es esposado por la espalda, sus ojos vendados. Nadie dice una 
palabra. Los golpes llueven sobre el ser humano. Es colocado en el suelo y se 
cuenta hasta diez, pero no se lo mata. El ser humano es luego rápidamente 
llevado hasta lo que puede ser una cama de lona, o una mesa, desnudado, 
rociado con agua, atado a los extremos de la cama o la mesa con las manos 
y las piernas abiertas. Y comienza la aplicación de descargas eléctricas […] 
Cuando comienza el largo aullido del ser humano, alguien de manos suaves 
controla el corazón, alguien hunde la mano en la boca y tira la lengua para 
afuera para evitar que el ser humano se ahogue. Alguien pone en la boca 
del ser humano una goma para evitar que se muerda la lengua o se destruya 
los labios. Breve paréntesis. Y todo recomienza. Ahora con insultos. Breve 
paréntesis. Ahora con preguntas. Breve paréntesis. Ahora con palabras de 
esperanza. Breve paréntesis. Ahora con insultos. Breve paréntesis. Ahora 
con preguntas. (1981: 33)

Tras haber expuesto la arbitrariedad del sistema –que denomina 
indistintamente totalitario, fascista o nazi– Timerman, se refiere a la 
arbitrariedad del método represivo que se prolongó, en su caso, durante años. 
Cuatro meses después de su secuestro, en septiembre de 1977, el Consejo de 
Guerra Especial No 2 decretó que no había razones para que siguiera preso; 
sin embargo esta noticia, que le transmitieron con un mes de retraso, no 
impidió que el gobierno lo mantuviera bajo arresto domiciliario dos años más. 
El ministro del Interior (incluso en contra de la Corte Suprema de Justicia) no 
quería ceder, insistía en que el periodista era un subversivo, aunque no pudiera 
probarlo. Finalmente los generales optaron por no liberarlo y solicitaron la 
renuncia de los miembros de la Corte Suprema. El que estos procedimientos 
tuvieran lugar revela la importancia de su figura, ya que para desaparecer 
y permanecer detenido, para ser liberado o condenado a muerte, no hacía 
falta pasar por ningún tribunal. Fue debido a la presión internacional que el 
dictador Videla hizo respetar la decisión de la Corte. Pero la Junta le anuló la 
nacionalidad, le confiscó sus bienes y lo echó del país. No sorprende que, tras 
una experiencia de este tenor, el final del testimonio sea abrupto. «Sé que 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   221 29/03/2019   11:13:51



222

debe haber un mensaje, o una conclusión. Pero eso sería una forma de ponerle 
punto final a una historia típica de este siglo, a mi historia. Y no tiene punto 
final» (1981: 160). 

El ensayo político 

El «esquema ideológico» [de La Opinión], tal como él mismo lo planteara, era: 
«centro en política, derecha en economía, izquierda en cultura». 

Graciela Molchofsky 

Las expresiones terrorismo de izquierda/terrorismo de derecha son para 
Timerman instancias idénticas de signo contrario. Este paralelismo encubre 
la diferencia abismal que separa el accionar del sector combativo –armado y 
no armado– con el Estado criminal, que en vez de proteger a los ciudadanos 
los devora clandestinamente. El periodista prefiere ver a la Junta Militar 
conformada por dos sectores: uno blando y otro duro. 

La línea moderada dentro de las Fuerzas Armadas era, según esta hipótesis, 
la de Jorge Rafael Videla, y su apoyo a esta vertiente la sustentó en los 
hechos, ofreciéndose como embajador y garante de la corrección de los 
métodos del gobierno militar ante los organismos de derechos humanos 
de Washington. (Susana Viau, Página 12, 30/11/ 2000)

Timerman defiende la toma del poder de los «blandos» y, cuando 
se refiere al ejército nacional terrorista, habla de un «ejército paralelo». Al 
proclamarse antiperonista y antifascista se sitúa, en apariencia, por encima 
de las disputas que atraviesan la historia argentina y, desde esta posición, 
ve al régimen militar como un paréntesis indispensable para avanzar en la 
cruzada por el «orden». Siempre que gobierne el «sector moderado» de los 
miltares y no el «fascista», el país, vuelto a sus carriles, retomará el régimen 
democrático. Camps, uno de los responsables de su secuestro, pertenecía 
a la segunda categoría. Este general lo acusó de «orquestar una empresa de 
concientización revolucionaria [y de] reformular o, si se quiere, de vaciar 
las tradiciones nacionales en provecho del marxismo, del cual se proclamó 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   222 29/03/2019   11:13:51



223

defensor» (citado por Molchofsky, 2011: 262). Que Videla fuera el jefe de la 
Junta Militar y, por ende, el superior de Camps, no bastó para que Timerman 
lo dejara de considerar moderado. 

Su testimonio, que se publica en la Argentina en 1981 (en dictadura), 
aparece con dos títulos: en la portada figura El caso Camps: punto inicial y, en 
la primera página, Preso sin nombre, celda sin número. El Cid Editor/Fundación 
para la Democracia en la Argentina (Fundea) asume la responsabilidad de 
difundirlo como aporte para retomar el camino de las «democracias liberales 
civilizadas»: el texto contribuye al cese de la «barbarie», pero no se plantea 
que los militares deban ser juzgados por sus crímenes. Lo que cuestiona, por 
el momento, es que el testigo no haya podido defenderse ante la ley. 

Ahora el general Camps cierra el caso Timerman y le pone punto final, ¿por 
qué? ¿Hubo juicio imparcial? ¿Se le permitió defenderse con sus abogados 
como sucede en cualquier país civilizado? […] No se trata de decir que 
Timerman sea inocente de todo lo que se lo acusó, sino que merece un juicio 
de acuerdo a nuestra constitución. […] No es Camps quien pone punto final, 
en un país civilizado lo hace la Corte Suprema de Justicia… (Contratapa)

Aun cuando el editor no afirme la inocencia de Timerman, comprar un 
libro así, en dictadura, era riesgoso. El testimonio de la atrocidad era, todavía, 
una herejía. 

La mente totalitaria

Para Timerman, la Argentina tiene una «capacidad de violencia» y una 
«incapacidad política» que se expresan en la confrontación entre dos fascismos 
(1981: 17). El fascismo de derecha se caracteriza por la paranoica invención 
de enemigos (que los llevó a secuestrar a muchos ciudadanos que no eran 
militantes). En este sentido, la dictadura encarna «el eterno retorno de la locura 
nazi y la locura stalinista». 

Este movimiento recurrente se produce porque la mente totalitaria 
transforma su odio en fantasía, llegando a las conclusiones más sorprendentes 
sobre el otro. En otras palabras, el fascismo, más que un grupo de poder, es un 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   223 29/03/2019   11:13:51



224

modo de encarar la vida: guiado por fobias y alucinaciones arma un universo 
que atribuye a la realidad. Como para Timerman la persistencia de esta 
mentalidad en la historia es la mayor de las tragedias, su testimonio construye 
al desaparecido como figura paradigmática de un tema universal.

Su argumento es que la alucinación política es el mecanismo nodal de 
la ideología de las Fuerzas Armadas y el factor que les impidió formular una 
misión, porque sus tácticas no surgían de la afirmación de un principio sino 
de la negación de lo que consideraban inaceptable. Esta incapacidad sería el 
factor que los arrastró a la aceptación de las fobias de grupos reaccionarios. 
Impulsados por un medio como el argentino en la década anterior al golpe, 
con su cuota elevada de violencia, terminaron aceptando las consecuencias 
últimas de la ideología fascista: el exterminio físico del enemigo. Es decir, la 
solución final. 

El periodista había apoyado el golpe en tanto única respuesta posible al 
ineficiente gobierno de Isabel Perón. Recién después de su secuestro entendió 
que la asonada militar respondía a un plan estipulado de antemano y que, para 
llevarlo a cabo, los militares dejaron que la situación se deteriorara cada vez 
más, así aumentaba el apoyo a su intervención. 

El otro fascismo era, según Timerman, el de la resistencia, teoría que 
sostuvo tanto en su testimonio como desde La Opinión, cuando criticaba tanto 
los métodos de la guerrilla como los del ejército. Sin embargo, cuando los 
familiares de desaparecidos acudían a él para que difundiera sus nombres, lo 
hacía, y esta conducta lo transformó en una pieza incómoda para el régimen. 
Apenas otros dos periódicos de menor tirada que el suyo se atrevieron a 
actuar así: The Buenos Aires Herald –cuyo director, Robert Cox, tuvo que dejar 
el país debido a las insistentes amenazas que recibió, hecho que también 
denunció Timerman– y Nueva Presencia, diario progresista autodefinido como 
judeoargentino, dirigido por Herman Schiller. 

Abrasha Rotemberg, economista que participó en la fundación de La 
Opinión acompañando sus vicisitudes, recuerda:

El tema de los desaparecidos preocupaba a la redacción y a sus directivos. 
Agotadas o descubiertas las tretas para denunciar públicamente los 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   224 29/03/2019   11:13:51



225

secuestros, Jacobo decidió que le restaba una posibilidad de denunciar, y 
a la vez abortar la cadena de desapariciones […]

Hacía pocos meses que el gobierno militar se había instalado, y la represión, 
y las formas de ejercerla, eran cada día más alarmantes. […] Para el bien del 
país e incluso del gobierno, sostenía Jacobo, debía alzarse una voz respetada 
para condenar los secuestros y las desapariciones [Por eso invitó a un 
destacado intelectual a que lo visitara y le dijo]: «Pongo a su disposición 
las páginas del diario. Escriba lo que quiera, diga la verdad, acuse, sea un 
Emilio Zolá. Con usted nadie se va a atrever: usted es un nombre sagrado, un 
símbolo. En todo caso tomarían represalias contra La Opinión o contra mí. 
Me arriesgo incluso a que nos clausuren, pero no podemos callar». Vi cómo 
se acentuaba la palidez en el rostro del invitado mientras Jacobo hablaba. 
Permaneció en silencio, con el ceño fruncido, pensativo. Después respondió: 
«Coincido con usted: tenemos que hablar, tenemos que condenar. Estoy 
de acuerdo, pero creo que este no es el momento. Le prometo que cuando 
lleguen las circunstancias apropiadas voy a decir todo lo que pienso». Y 
cumplió con su palabra. Habló, escribió y condenó: diez años más tarde. 
(La Opinión amordazada 2000: 306–07)

Timerman empezó a publicar los habeas corpus presentados por las 
familias tras los secuestros. En ese desafío radicó, a su entender, el porqué de 
su detención, aunque a partir de ese momento este motivo se volvió secundario 
en relación a otros. Así lo expresa en una entrevista (Strejilevich, 1991):

La Opinión […] publicaba los habeas corpus presentados por las familias. Eso, 
recuerdo, era lo que más enfurecía porque era una evidencia de que había 
secuestros […]. Una vez publicamos una lista de cuatrocientos sesenta, la 
primera lista de la Asamblea Permanente de los Derechos Humanos sobre 
los pedidos de habeas corpus de los desaparecidos. […] Poco después me 
secuestraron y en el libro digo que me secuestraron por todos estos motivos, 
pero que una vez que estaba en la cárcel me trataron como a un judío. Y es 
clarísimo, fue así. (2006: 68–69)

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   225 29/03/2019   11:13:51



226

Mochkofsky sostiene que la detención de Timerman estuvo ligada al 
Caso Graiver105, mientras que su testimonio vincula su caída a su ser judío y se 
abstiene de mencionar otro motivo. Esta particular omisión genera sospechas y 
se lo acusa de manipular la información. Me parece en cambio que, si Timerman 
hubiera manipulado la historia con este fin, lo adecuado hubiera sido nombrar 
a Graiver. Patricia Isasa (sobreviviente e integrante del equipo que elaboró el 
informe Papel Prensa) sostiene que en la apropiación de la empresa de la familia 
Graiver hubo un fuerte componente antisemita. Los sectores empresariales 
que apoyaron esa maniobra y los militares que la ejecutaron querían eliminar 
a un grupo económico de origen judío que era muy dinámico y contrario a sus 
políticas. 

Tal vez los motivos de la omisión fueron muy distintos. Si su estrategia 
estilística era la de simplificar a la hora de transmitir una noticia, involucrar 
a terceros en el relato hubiera complejizado un acontecimiento que, para 
convertirse en denuncia potente, debía centrarse en dos polos: los militares que 
lo secuestraron y el tipo de enemigo que vieron en él (y vieron en él a un judío). 

Timerman, de hecho, no quería presentar esa experiencia crucial en 
su cautiverio, el antisemitismo, como único tema a debatir en relación a la 
dictadura. Consideraba que la magnitud de la masacre solo podía entenderse 
a través de «la semántica» definida como «el método usado en la Argentina 
para evitar ver los problemas en su total dimensión». Por eso su libro intenta 
revertir la distorsión lingüística de esta sociedad y denuncia los eufemismos 
usados por el periodismo, reflexiona sobre la censura y la autocensura, reniega 
de las palabras engañosas que usan los militares e insiste en el deber ético de 
restaurarle al discurso su capacidad de reflejar la «verdadera realidad» (1981: 

105 El empresario David Graiver había adquirido Papel Prensa S. A. (única que produce este insumo para 
los diarios argentinos) en 1975. En 1976 muere en un vuelo en México, en condiciones sospechosas, 
tras lo cual el paquete accionario de la firma pasó a manos de su esposa, Lidia Papaleo, y de Rafael 
Ianover, querellantes en la causa Papel Prensa (2010). Ambos fueron secuestrados y obligados a ceder, 
bajo torturas y amenazas, la titularidad de Papel Prensa a una sociedad mixta formada por el Estado 
y los diarios Clarín, La Nación y La Razón. A pesar de estos antecedentes, la causa judicial a manos 
del juez Ercolini desechó cualquier tipo de conexión entre la venta de la compañía y delitos de lesa 
humanidad (2017). Se trata de un caso paradigmático de la complicidad de los grupos económicos 
con la dictadura. La Ley de Medios o Ley de Servicios de Comunicación Audiovisual (2009) procuraba 
limitar el poder de estos monopolios beneficiados por las actividades criminales de la dictadura, 
pero fue anulada por el gobierno de Macri (2015) y ahora, o por ahora, se cierra el caso.

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   226 29/03/2019   11:13:51



227

19–23). Timerman comparaba su periódico con el retrato de Dorian Gray, que 
muestra el rostro verdadero –en este caso del país: un diario provocativo a fuerza 
de llamar las cosas por su nombre, a diferencia de otros, habituados a opacar 
temas acuciantes para que pasaran desapercibidos y resultaran publicables. 
Recién cuando La Opinión los exponía con claridad, se lamentaba, quedaban 
al descubierto las verdades y, a renglón seguido, lo censuraban. 

Esta censura se la atribuye inicialmente a Isabel Perón, aunque fueran 
los militares quienes descollaran en la capacidad de ocultamiento discursivo. 
Su ejemplo inicial es la conocida sentencia del general Perón: «la realidad es 
la única verdad», que a su juicio significa «la única verdad es el peronismo». 
Mediante el listado de eufemismos de uno y otro lado del espectro político 
muestra cómo el mecanismo cristalizó en una forma cultural compartida y 
aceptada por todos. Finalmente anota que, cuando los militares derrocaron al 
peronismo, retomaron y perfeccionaron una semántica que «corría paralela 
a una realidad que la contradecía todos los días» (1981: 26). A pesar de su 
deconstrucción del léxico militar Timerman no detecta que, mientras el general 
Videla hablaba de paz y comprensión, la Junta que encabezaba dividía al país 
en zonas de control y detención ilegal para secuestrar y torturar. 

Ser judío 

Ese es el misterio argentino: que el mundo no haya podido evitar algo que 
parecía haber sido destruido para siempre en las cenizas del Berlín de 

1945, en las horcas del Juicio de Nuremberg, en la Carta de las Naciones 
Unidas… 

Jacobo Timerman

Timerman vincula nazismo y genocidio argentino recurriendo a su propia 
historia familiar. En las primeras páginas se remonta a la ciudad rusa de Bar, 
donde nació, y al exterminio de los judíos del que su familia huyó, para retomar 
el tema a modo de cierre: «Y es con esta sensación que estoy lejos de la paranoia 
nazi que enloqueció de pronto al país más culto de América latina, como una 
vez había enloquecido al país más culto de Europa, que llego al final del libro» 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   227 29/03/2019   11:13:52



228

(1981: 160). El motivo de esta asociación radica en que «una vez que estaba en 
la cárcel me trataron como a un judío», hecho que coincide con experiencias 
de otros ex detenidos-desaparecidos, incluyendo la mía (aunque no llamo 
cárcel al campo). 

Su interrogatorio se centró en la supuesta conjura organizada desde Sión. 
Timerman cuenta que sus captores veían en él una extraña simbiosis entre los 
líderes del Kremlin, «dominados por los judíos marxistas» y el capitalismo de 
Wall Street, «dominado por la plutocracia judía». Estos epítetos nos recuerdan 
la conspiración «judeo masónica y comunista» pregonada por nazis y filonazis 
argentinos desde el siglo pasado, temerosos de que los judíos se apoderaran 
de la Patagonia (a ese mito se lo llamó Plan Andinia).

Pregunta: ¿Es usted judío?

Respuesta: Sí.

Pregunta: ¿Es usted un sionista?

Respuesta: Sí.

Pregunta: ¿La Opinión es sionista?

Respuesta: La Opinión apoya al sionismo […] 

Pregunta: ¿Pero entonces es un diario sionista?

Respuesta: Si usted lo quiere poner en esos términos, sí. (1980: 30) 

Hay quienes –como Halperin Donghi– acusan al periodista de acomodar 
su testimonio para el público internacional, atribuyéndole a la cuestión judía 
un peso excesivo en relación con lo que realmente sucedió. Él responde:

En mi libro el tema judío es central porque, en los interrogatorios que 
me hicieron, nunca me preguntaron por mis relaciones con la Asamblea 
Permanente por los Derechos Humanos, ni con los elementos democráticos 
de la Iglesia, ni con los pocos elementos democráticos de las Fuerzas 
Armadas. Lo único que me preguntaban era sobre el Plan Andinia, por eso 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   228 29/03/2019   11:13:52



229

era central. […] Si durante horas y horas me interrogan sobre el Plan Andinia, 
ese era el tema. ¡Nunca me preguntaron sobre mis relaciones con Alfonsín!

A mí, que me consideraban una de las cabezas principales del judaísmo 
argentino, me interrogaban sobre eso muy en serio, por gente muy experta 
en el tema judío, experta en el sentido de ellos, ¿no? que conocían todos 
los nombres, todos los detalles, y que querían saber los planes que había 
para ocupar la Patagonia. […]

N.S.: ¿Hace usted un paralelismo entre el nazismo en nuestro país y el de 
la Alemania de Hitler?

J.T.: El error está en suponer que cuando uno dice nazismo, como cuando 
uno dice comunismo, significa en todos lados lo mismo. Nazismo en 
Alemania significa una cosa (contra los judíos) y en Estados Unidos 
significa contra los negros, y cuando uno dice nazismo en la Argentina no 
es lo mismo. Estamos hablando de prejuicios terribles que llevan a altos 
niveles de violencia.

¿Qué es el nazismo en la Argentina? Si yo digo nazismo en la Argentina 
alguien me puede decir: «¿cómo?, si acá no hay campos de concentración». 
No, el nazismo en la Argentina es que, cada vez que hay una dictadura 
militar, en la represión figura el tema judío. No es lo mismo que en Chile, 
no es lo mismo que en otros países. En la Argentina es eso: cada vez que 
hay una estructura represiva, incluso bajo la democracia, en las estructuras 
represivas hay elementos nazis y el tema judío se hace central. (Strejilevich, 
2006: 78)

Esta interpretación no es exlusiva de Timerman. Rodolfo Walsh se había 
referido al grupo nacionalista al cual él mismo se acercara en la década del 
cuarenta, la Alianza Libertadora Nacionalista, como «la mejor creación del 
nazismo en la Argentina», que además calificó de antisemita y anticomunista 
(Fernández: 2005: 19)106. 

106 Rubén Furman, en Puños y Pistolas, hace un paneo del origen y desarrollo de estas corrientes en 
nuestro país y menciona que un mínimo sector del tronco principal, la Alianza Nacionalista, afín 
a la Falange Española, viró a la izquierda en los sesenta, atraído por Fidel Castro (un nacionalista 
educado por curas). «La mayoría, en cambio, siguió bajo la influencia del cura Julio Meinvielle, un 
furioso anticomunista y antijudío que adoctrinó a varias generaciones de jóvenes nacionalistas 
con las ideas que florecieron en los cuarteles en 1966 y 1976» (2014: 13).

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   229 29/03/2019   11:13:52



230

El antisemitismo es un rasgo definitorio de ciertos movimientos de 
derecha que recrudecen tras el secuestro de Eichmann en la Argentina al 
promediar 1960 (Broquetas, 2014). Era sabido, ya en esa época, que los embates 
antisemitas iban en aumento con el auge de las tendencias nacionalistas 
conservadoras. Lo sorprendente, reitero, es que Timerman no detectara el 
antisemitismo de la dictadura y le diera crédito a Videla cuando afirmaba «creer 
fervientemente en la democracia como el sistema que le permite al hombre 
vivir en libertad y con la dignidad que merece como ser humano» (Entrevista 
del jefe militar con periodistas estadounidenses, 10/12/1976). Conclusión: su 
ideología fue más fuerte que su pertenencia cultural e histórica.

Decía que Timerman describe el trato especial que sufrió por ser judío 
como un eslabón de la historia que se inicia con sus antepasados y culmina en 
él. Por eso se remonta a los judíos que huyeron de la ocupación y la Inquisición 
en España y Holanda y terminaron en Ucrania luchando por los derechos de 
su comunidad. En la introducción cuenta cómo los cosacos, en 1648-1649, 
pasaron por Bar, pueblito donde residía su familia, y exterminaron a cuanto 
judío pudieron. En 1941, cuando los nazis entraron en la misma ciudad, 
incendiaron la sinagoga y murieron otros tantos. En este sentido, lo padecido 
en la Argentina de 1977 no sería más que un retorno del horror: el círculo que 
se abriera con la primera emigración se cierra simbólicamente en Israel, país 
al que los militares lo destierran tras quitarle la ciudadanía argentina. Es ahí 
donde escribe: 

Según ellos los judíos quieren asegurarse tres centros de poder para 
garantizar la seguridad de Israel: los Estados Unidos, la Unión Soviética y 
la Argentina, que puede convertirse en un centro de riquezas camino a la 
Antártida. (1981: 74)

La conspiración judía basada en Los Protocolos de Sión (y la imagen de 
los «judeo-bolches» que desatara la inicial persecución nazi en Alemania) los 
obsesiona tanto como la amenaza del comunismo internacional, y la única 
forma que conocen para erradicar estos problemas es la eliminación física de 
izquierdistas y judíos. 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   230 29/03/2019   11:13:52



231

Según Reati y Plotnik, Timerman apela a su condición de judío para 
privilegiar una explicación universalista de su tragedia, y al hacerlo despolitiza 
su texto y se erige en víctima ahistórica (1985: 55). ¿Pero acaso el antisemitismo 
no es un problema político? ¿Acaso el racismo no lo es? La persecución racial del 
nazismo comenzó como persecución a la izquierda (a los judíos bolcheviques, 
que jugaban un papel importante en la confrontación al régimen), Kaufman 
dixit. Y en la Argentina, la asociación entre izquierda apátrida y judaísmo era 
el caballito de batalla de los muchos que fueron conformando las fuerzas de 
seguridad107. 

Sin embargo, al referirse a este aspecto de su experiencia Timerman 
no postula que la dictadura argentina fuera un calco del nazismo europeo, 
ni hace del antisemitismo el elemento fundante del método de desaparición 
forzada de personas. A su juicio, insisto, es la paranoia lo que vincula el terror 
estatal argentino con el nazismo; una paranoia que crea juegos semánticos 
que desencadenan tragedias. Preso sin nombre… procura mostrar la verdad 
oculta en un lenguaje que sigue moviendo, con su fantasía siniestra, los hilos 
de la historia.

Recuerdo de la muerte.  
Del realismo ficcional a la ficción de realismo

Esta novela escrita en México «agotó en diez días una primera edición de 
cinco mil ejemplares, vendió doscientos mil y se convirtió en un clásico» que 
se tradujo a varios idiomas (Longoni, 2007: 50). Esto denota la avidez que 
despertaba el tema en los albores de la posdictadura, la popularidad del género 

107 Un vívido ejemplo de esta asociación de larga data es el testimonio de Pinie Wald sobre su experiencia 
en la Semana Trágica, la masacre llevada a cabo en Buenos Aires bajo el gobierno de Hipólito 
Yrigoyen contra el movimiento obrero, en la que fueron asesinados cientos de personas entre el 
7 y el 14 de enero de 1919 y donde se produjo el único pogromo que se conoce en esta región. En 
esos días Wald «fue detenido y torturado, acusado de ser el presidente del "Soviet argentino".  [...] 
[D]iez años después publicaría Koshmar (Pesadilla), una crónica de los sucesos escrita en lengua 
idish [y traducida al castellano en 1987 por el escritor Simja Sneh] [...] Para la derecha nacionalista, 
la Semana Trágica es la prueba más cabal del complot judeo bolchevique. Todavía en 1986 [se] 
afirmaba que había sido fruto de una conspiración del "judaismo internacional"». (Perla Sneh, 
Página 12, 10/3/2019)

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   231 29/03/2019   11:13:52



232

de no-ficción y el impacto social que tuvo la versión de los hechos puesta 
en circulación por Bonasso (2007: 51). El libro se publica en 1983, poco antes 
del fin del llamado Proceso. Tal vez por eso el autor-periodista, militante, ex 
diputado nacional y escritor (que aparece como personaje) no menciona su 
pertenencia a Montoneros, aunque fue un importante cuadro político de ese 
grupo que se alejó por diferencias partidarias. El gran aporte de la obra radicó 
en que dio información detallada sobre los campos incluso antes de que los 
testimonios incluidos en el Diario del juicio108 o en el Nunca Más… hicieran lo 
suyo. Sin embargo, su construcción de personajes a partir de secuestraos de 
carne y hueso, a quienes les ha cambiado o no el nombre en la novela, ha sido 
cuestionada por sobrevivientes. 

En 1988, la Crime Writers Association International (Asociación 
Internacional de Escritores de Novelas Policiales) le dio el Premio Rodolfo 
Walsh a la mejor narración testimonial de tema criminal.

Bonasso narra la historia argentina desde el bombardeo a Plaza de Mayo 
(1955) hasta la década setentista, época en que secuestran a Jaime Dri, en cuyo 
testimonio se basa la novela. Al seguir su cautiverio compone un impactante 
fresco de la vida en diversos campos. Que el protagonista sea un fugado no es 
un dato menor: representa la excepción que confirmaría la regla formulada 
por el libro –que los detenidos-desaparecidos mutan, en su mayor parte, en 
«quebrados», muertos en vida capaces de traicionar sus ideales colaborando 
con el enemigo. El gesto de huir, sin embargo, revela que había en los campos 
subjetividades rebeldes no arrasadas. Sea como sea, la vara con la que juzga 
a la mayoría de los detenidos con el protagonista no coincide, reitero, con la 
visión de los sobrevivientes (incluyendo la del propio Dri). Bonasso, como 
anticipé, divide a los militantes en fieles o traidores, visión binaria que impide 
la comprensión del fenómeno. Por último, Recuerdo… cuenta el exilio en Italia 
y México, donde se escenifican hitos del período, como la exportación de la 
cacería exterminadora a otros países. 

108 El Diario del juicio de la editorial Perfil, fue una publicación semanal difundida entre el 25/5/1985 
y el 28/1/1986 –durante el Juicio a las Juntas–, abocado a la cobertura de las audiencias. Publicó 
testimonios emblemáticos de sobrevivientes y presentó opiniones de expertos en materia jurídica y 
de los organismos de derechos humanos. También difundió datos que involucraban a los imputados 
y dio a conocer el alegato y la sentencia completos.

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   232 29/03/2019   11:13:52



233

Traición y heroísmo

Los héroes de la novela son el Pelado Dri, que se da a la fuga, y Tucho Valenzuela, 
quien encara una histórica acción de salvataje de la cúpula de Montoneros. 
Paradójicamente, los salvados lo condenan por haber tomado decisiones 
inconsultas, y el relato ejerce una grave crítica a dicha cúpula por ejercer un 
militarismo que los llevó al fracaso. 

Tulio Valenzuela o Tucho es un ex dirigente secuestrado, a quien 
los torturadores quieren utilizar para una celada contra el Comité Central 
Montonero en México. Él les hace creer que está dispuesto a colaborar, y lo 
envían a ese país para perpetrar el atentado. Deja a su mujer embarazada 
en el campo, como rehén, en manos de sus verdugos: el éxito de su misión 
va a costarles la vida, pero lo esencial para la pareja es salvar a la dirigencia 
del Partido a cualquier precio. Ambos optan por el sacrificio109. Tucho logra 
escaparse del comando que lo acompaña en el Distrito Federal, comunicarse 
a tiempo con sus compañeros, y advertirles que están en peligro. Su temeraria 
acción se documenta en la novela a través de artículos publicados en diarios 
de la época y de un comunicado difundido tras la conferencia de prensa que da 
Montoneros para denunciar el complot organizado por el Estado argentino en 
territorio mexicano. Acto seguido, la misma dirigencia a quien acaba de salvar lo 
degrada de su rango militar dentro de la organización. Nilda Haydée Orazi y Juan 
Carlos Scarpatti, sobrevivientes de distintos campos, señalan con amargura: 

Ésta es la única organización en el mundo (Montoneros) en la que un 
compañero escapa de manos del enemigo, salva a la conducción nacional, 
para lograrlo deja en manos del enemigo a su compañera embarazada, y 
en vez de felicitarlo se lo obliga a autocriticarse […] y se lo despromueve de 
mayor a aspirante. (Calveiro, 2004: 64)

Lo más sorprendente es que sea condenado debido a su individualismo. 
La resistencia revolucionaria, identificada con la lucha de un Cristo rebelde, 
deviene práctica inquisitorial. Tiempo después Tucho regresa a la Argentina 

109 Matías Espinoza, hijo de Tulio Valenzuela y Raquel Negro, asesinada en Rosario, fue el nieto 
recuperado N° 100 (Clarín 22/12/2009).

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   233 29/03/2019   11:13:52



234

con la contraofensiva y, acosado por los aparatos de seguridad, se suicida con 
una pastilla de cianuro. 

Si bien en una etapa inicial Montoneros manifestó madurez política 
como organización de masas, la crisis en el seno del movimiento era inevitable 
porque el hiato entre la dirigencia y las bases no hacía más que exacerbarse. 
Este problema se agudizó hasta que lo militar terminó jugando un papel 
protagónico: en 1976 Montoneros pasó a llamarse «partido» y la articulación 
política de la militancia cedió su lugar al aparato militar. El ritual marcial se 
volvió ineludible a la hora de sesionar, la dirigencia se autosegregó como una 
cúpula castrense cerrada y los frentes de masas quedaron subordinados a la 
dirigencia armada. Se hablaba de centralismo democrático, lo cual justificaba la 
verticalidad, pero la elaboración colectiva –que las bases seguían intentando– se 
volvía impracticable. Bonasso puso en escena esta situación cuando nadie lo 
hacía. En este sentido Recuerdo de la muerte logró «denunciar […] una lógica de 
muerte…» (Fernández, 2005: 35). En última instancia, estas palabras de Walsh 
también son aplicables a Bonasso: «…no reconozco ni acepto jerarquía más alta 
que la del coraje civil. ¿O pretenderán que silencie estas cosas por ridículos 
prejuicios partidistas?» (Citado por Fernández, 2005: 37). 

El problema es que la conducta de Tucho y el Pelado –los héroes de la 
novela– contrasta con la de detenidos-desaparecidos a los que el narrador 
presenta como «quebrados», o sea, militantes que habrían renunciado a sus 
principios en nombre de la sobrevivencia. Dri, recién incorporado al campo, 
se vincula con sus compañeros a partir de la desconfianza (algo que solía 
sucederles a los recién llegados) y –en la novela– no acepta las estrategias de 
adaptación practicadas por ellos, como el fingimiento ante los represores para 
mejorar sus condiciones de vida. El sobreviviente Dri, cuyo testimonio aparece 
en las últimas páginas de la novela, declara en los juicios de lesa humanidad en 
2010 y 2014110. A partir de sus declaraciones es difícil determinar en qué medida 

110 «El único sobreviviente que logró escapar a sus captores de la Escuela de Mecánica de la Armada, 
Jaime Feliciano Dri, declaró por segunda vez en el juicio de ESMA unificada. […] Dri testimonió a 
través de videoconferencia, desde la embajada argentina en Panamá.  En la sala de audiencias de 
Comodoro Py, el Tribunal Oral Federal N° 5 de Comodoro Py, escuchaba […] parte del relato que el 
periodista Miguel Bonasso convirtió en denuncia y libro de no ficción, Recuerdos de la muerte». 
(InfoJus Noticias, 25/4/14) 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   234 29/03/2019   11:13:52



235

participó en la construcción de estos personajes, aunque en 2014 planteó 
públicamente que jamás juzgaría ni juzgó a ningún detenido-desaparecido, 
fuera cual fuera su conducta tras las atrocidades sufridas: 

Siempre pensé lo mismo […] Antes y ahora. Para mí, todos los que estábamos 
allí fuimos víctimas. No hago, ni hice nunca, distinciones con nadie. (Dri 
remarcó especialmente la palabra «nadie»). Ni siquiera con aquellos 
compañeros o compañeras que no aguantaron la tortura o salieron a operar 
con los marinos. Ni con aquellos que la organización condenó a muerte por 
«traición», porque delataron bajo tortura o fueron parte de los grupos de 
tareas. (Wornat y Lewin, 2014: 200)

Sin embargo, en otra ocasión refrenda lo escrito por Bonasso al afirmar 
que fue un trabajo elaborado en conjunto:

«Recuerdo de la muerte. Autor Miguel Bonasso. Ese libro lo trabajamos con 
Miguel durante tres largos años, trabajamos durante la primera edición que 
salió por el 83, trabajamos en el 79, 80, 81, 82 […] cuando todavía tenía fresco 
todo y fuimos tratando con largas charlas de ir rearmando todo, porque al 
margen que está escrito como novela, todos los datos son testimoniales». 
(16/12/2010)

Las declaraciones son contradictorias, pero las situaciones son distintas 
(en un juicio lo importante es la prueba documental que pruebe el exterminio). 
También es factible que la posición de Dri haya variado con el tiempo. Bonasso, 
en cambio, siempre mantuvo su criterio:

Una cosa era el compañero que simulaba colaborar, o colaboraba 
políticamente sin entregar a nadie, o –quebrado en la tortura– había 
delatado compañeros o incluso amigos o familiares, y otra el que se había 
pasado de bando y salía a operar con el enemigo. Ese ya no podía ser 
considerado una víctima como los otros: había traspasado una frontera. 
decisiva. (2014: 48–49)

La zona gris tiene matices difíciles de detectar: navega en el ocultamiento 
y el secreto, por lo tanto la «concepción de lo que debía ser la conducta 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   235 29/03/2019   11:13:52



236

militante» (2014: 48) de la etapa pre-genocida no sirve para entender los 
artilugios generados por los secuestrados para convivir con la abyección. Por 
eso mismo es indispensable el relato de lo que pasó adentro narrado desde 
adentro. Bonasso narra desde afuera, aunque la presencia de un informante 
privilegiado le da la sensación de conocer el terreno. Tal vez por eso sostiene 
que su novela es «la historia real, tal como sucedió», o la «realidad novelada». 
Ana Longoni lo acusa de ocultar sus recursos literarios (transformar a personas 
reales en sujetos ficcionales, con otros discursos y móviles) tras un manto de 
transparencia. Toda novela puede hacerlo, pero si la poética del escritor –que 
incorpora al testimonio como justificación de la obra– declara su apego a la 
realidad, comete un daño si no la respeta. Adhiero, además, al argumento de 
la crítica argentina cuando plantea que el periodista establece un peligroso 
paralelo entre colaboración y traición. Con este desplazamiento termina 
sembrando la misma sospecha ya mencionada en relación a los sobrevivientes, 
a los que se cataloga de «quebrados».Para mostrar el impacto que provocó 
la representación de los personajes realizada por Bonasso, cito la carta de la 
sobreviviente Ana María Soffiantini (alias Rosita):

La Vendetta y los libros

(Qué pasó con Bonasso: El apropiador de los recuerdos de la muerte ajena) 
No lo conozco personalmente, no es necesario. Sí reconozco mi indignación 
e impotencia de ver cómo este personaje con talento de escritor [...] relata 
con gran sentido de la oportunidad […] en Recuerdos de la muerte, nuestra 
vida de secuestrados en ESMA. Lo que plasma sobre mí, nada menos que 
sobre mí, de quien yo sé tanto, es cruel y perverso. Me observa y define, 
en su libro, como algo parecido a un insignificante ratón de probeta que 
sobrevivía entre tantos compañeros y compañeras, que a su vez nadie sabe 
más de ellos que ellos mismos, y su infortunio entre picanas y muertos. 
Interpretando, valorizando, desvalorizando a secuestrados que nunca había 
visto en su vida, sometiéndonos con su desprecio a condición de hormigas, 
desapareciéndonos como luchadores y luchadoras revolucionarias.[…] 

Tal vez, erróneamente esperé que Bonasso, alguna vez, nos convocase a los 
nombrados en su libro, para así conocer qué tonos tienen nuestras voces y de 
qué color son nuestros ojos, cómo fue nuestro singular dolor, reconociendo 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   236 29/03/2019   11:13:52



237

el prejuzgamiento erróneo y perverso volcado hacia compañeros que 
éramos torturados y asesinados mientras él, ajeno a nuestro dolor, estaba en 
México. Esta historia, reciente, en la cual algunos quedamos vivos, exige la 
revisión de relatos e interpretaciones. Bonasso, al que tanto le interesó, solo 
basó parte de su libro en lo contado por un secuestrado que pudo escaparse 
cuando lo llevaron a marcar Montoneros a la frontera.

No traté este tema antes, considerando que había otras cuestiones de 
más peso. Hoy, percibo, es hora de hablar sobre nuestras complejas 
vidas de militantes, y orgullosamente contarlas a los nietos. Merecen ser 
abordadas con más respeto y compromiso cuando se relata aquel submundo 
desaparecedor y su vida cotidiana. (La Cesaris, en redes sociales)111

La desaparición de los héroes

«El campo es también un dispositivo desaparecedor de los héroes», dice Pilar 
Calveiro, que sienta las bases del debate: 

El héroe es un ser dispuesto a sacrificar su vida y la de otros en pos de un 
ideal. […] Su acto se convierte en heroico al ser rescatado por una memoria 
colectiva que lo reivindica. […]

El «desaparecido», en cambio, queda rodeado por la atmósfera difusa 
del campo […] Es como si el campo automáticamente salpicara al hombre 
desvaneciendo toda posible heroicidad. […] desde la lógica de la heroicidad, 
el simple contacto con el campo, por la sombra de sospecha que proyecta 
sobre el individuo, desvanece la pureza necesaria del héroe. No hay héroes 
en los campos de concentración.

El sujeto irreductible que muere en la tortura sin dar ningún tipo de 
colaboración es el que más se aproxima a esa noción, pero no quedan 
pruebas de ello, no hay exhibición del acto heroico que se pueda 
testimoniar sin sombra de duda […] Algo semejante ocurre con el fusilado, 

111 Ana María Soffiantini (Rosita), secuestrada junto con sus pequeños hijos, sometida a torturas y a 
condiciones inhumanas de vida en la ESMA. Compañera de Hugo Onofri (Loro), secuestrado un 
año antes y asesinado brutalmente mientras era torturado, situación que duró un mes, también 
en la ESMA. Sus restos aún no han sido hallados.

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   237 29/03/2019   11:13:52



238

muchas veces acribillado a balazos dentro de un coche, simulando un 
enfrentamiento, cuyo acto final puede ser digno pero no encierra la 
resistencia y el espectáculo de lo heroico; no hay testigos. El campo es 
también un dispositivo desaparecedor de los héroes; en lugar de matar 
hombres que pelean, prefiere arrojar seres adormecidos desde lo alto de 
un avión; escamotea la posibilidad del combate heroico.

Quien se evade es, antes que héroe, sospechoso. Ha sido contaminado por 
el contacto con el Otro y su supervivencia desconcierta. El relato que hace 
del campo y de su fuga siempre resulta fantástico, increíble; se sospecha de 
su veracidad y por lo tanto de su relación y sus posibles vínculos con el Otro. 
Transita en una zona vaga de incredibilidad. Además, resulta amenazante 
ya que conoce la realidad del campo pero también la magnitud de la derrota 
que las dirigencias tratan de ocultar. En los medios militantes se promueve 
entonces su desautorización, se aduce que su óptica ha sido distorsionada 
por la influencia de sus captores, y ello lo convierte automáticamente en 
un no héroe. (2004: 63–64)

Si vinculamos estas tensiones a la situación del sobreviviente en relación 
al libro de Bonasso, el problema es: ¿a qué tipo de memoria está siendo funcional 
este tipo de representación? (como pregunta Peris Blanes). Quien insiste en la 
figura del «quebrado» completa el trabajo que realiza el campo, es decir, el 
borramiento de un heroísmo que, de hecho, está presente en una miríada de 
resistencias que marcan la vida cotidiana de los detenidos-desaparecidos y se 
manifiesta de mil maneras.

La narración de los hechos 

Longoni desmiente el paralelo entre Bonasso y Walsh aduciendo que, si bien 
Bonasso se presenta como el continuador de Walsh, lo separan del maestro 
diferencias significativas en relación a cómo narra los hechos. 

Walsh combina elementos periodísticos y documentales, de modo 
que la organización del material, y no la ficción, funde la labor estética. Este 
procedimiento, usado para otorgarle verosimilitud al discurso, invierte el 
de la literatura realista: Operación masacre es el relato de una investigación 
sobre hechos que, aunque reales, parecen inverosímiles. La impronta de esta 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   238 29/03/2019   11:13:52



239

innovación se deja sentir en Recuerdo… cuando usa el montaje y la trabazón de 
testimonios para dar cuenta de una realidad más afín a la ficción policial que 
a un relato verosímil. Pero no sigue esta regla al pie de la letra.

Walsh afirma, desde el prólogo, que los hechos narrados en Operación 
Masacre son reales y expone la dificultad de emprender esta tarea en un país 
empeñado en negar cualquier versión de la historia que denuncie masacres 
perpetradas por el poder. Para que su denuncia no se lea como ficción insiste 
en que el suyo es un documento histórico narrado; el lector acompaña al 
periodista en su descubrimiento de la verdad mientras sigue pistas y descubre 
sobrevivientes, conversa con testigos y reconstruye escenas (Foster, 1984). El 
narrador inventa diálogos a partir de las declaraciones de sus entrevistados 
y recrea sus hipotéticos estados mentales para armar un mosaico en el que 
presenta a los protagonistas, desarrolla los hechos y finalmente da a conocer 
el caso judicial. Además, amalgama en un discurso único una serie de fuentes 
y mantiene el suspenso como en una novela policial, ocultando parte de la 
información para que el lector se entere poco a poco de las circunstancias del 
crimen; así construye su trama, prescindiendo de la ficción. Aunque Bonasso 
asegure hacer lo mismo, de hecho establece «un estatuto de lectura ambiguo, 
instalado a medio camino entre la ficción y el testimonio» (Longoni, 2007: 57). 

Los pactos de lectura que establecen ambas obras son, por lo tanto, 
distintos. Veamos cómo funciona el de Bonasso. Por un lado convoca a los 
lectores para que crean en la verdad histórica de lo narrado:

Con la puerta que se cierra a espaldas del fugitivo culmina esta novela real 
o realidad novelada que es Recuerdo de la muerte (Bonasso, 2010: 501). 

Recuerdo de la muerte no se llama así por casualidad, ni porque me 
emocionó el hermoso poema de Quevedo. […]

No es por azar, tampoco, que asumió la forma novelística. La narración 
muestra, no demuestra. La novela permite desenterrar ciertos arcanos 
que a veces se niegan a salir dentro de las pautas más racionales de la 
crónica histórica, el testimonio de denuncia o el documento político. Pero 
la voluntad de novelar no encubre aquí el designio de modificar los hechos. 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   239 29/03/2019   11:13:52



240

Todo lo que se dice es rigurosamente cierto y está apoyado sobre una base 
documental enorme y concluyente… (subrayado mío, 2010: 511)

En otras palabras, el autor estipula «un pacto de lectura que reclama para 
sí el carácter de veracidad de aquello que relata» (Longoni, 2007: 56). Y, una vez 
más, esa declaración contrasta con sus recursos ficcionales (flujo de conciencia, 
diálogos) que pasan desapercibidos y que llevan al lector a identificarse con su 
interpretación denigratoria del papel de ciertos detenidos-desaparecidos112. La 
mirada omnisciente que se permite frente al personaje orienta la lectura en una 
cierta dirección. Estos sutiles contrastes pueden detectarse contraponiendo 
el testimonio de una presa política que describe la tortura con lo que parece 
pensar un «quebrado» en Recuerdo…

1. Es aterradora la sensación de que uno no dirige sus ideas, sus pensamientos, 
que «alguien» instalado en el interior de uno mismo, lo domina (testimonio 
citado por Longoni, 2007: 122). 

2. Mirá, Pelado, yo soy otro. El Tío que conociste murió en esa cita. Yo habito su 
cuerpo como un zombie habita su propio cadáver. Mi nueva vida es oscura, 
ya lo sé. Pero más grandiosa que la anterior, porque nace de la propia muerte 
(Bonasso, 2010: 168).

Lo que el recurso discursivo del escritor logra es, precisamente, opacar 
la vivencia de la zona gris donde, como dice Calveiro, «nadie puede atribuirse 
la inocencia pura ni la culpabilidad absoluta» (Calveiro, 2004: 63–64).

La insistencia de Bonasso en la realidad de las fuentes y de los hechos 
narrados hace que la traición que les atribuye a algunos parezca auténtica y 
verificable, pero su afirmación es en sí misma engañosa, porque presenta la 
intimidad psicológica de personajes a los que no pudo haber conocido, ya sea 
porque pertenecen al campo enemigo o porque están muertos (Foster, 1980: 24). 

112 Algunos de los personajes que aparecen como traidores en Recuerdo… hoy están declarando en los 
juicios públicos contra los torturadores. Podría pensarse que declarar en estos juicios es una forma 
fácil de lavar la conciencia, pero esta opinión resulta desmentida por dos asesinatos a testigos ya en 
democracia: quien atestigua arriesga la vida, pone el cuerpo y la palabra porque sabe que su aporte 
cuenta, y quiere que cuente. 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   240 29/03/2019   11:13:52



241

Basándose en estas contradicciones, Longoni se niega a considerar 
testimonial a esta novela, aunque tampoco la considere «como pura “ficción”» 
(2007: 59). Yo la incluyo en el corpus porque, como ya dije, se basa en la voz 
de un testigo y revela aspectos, hasta entonces desconocidos, de la militancia 
y la vida en los campos, a pesar de todas nuestras críticas. Que el autor no le 
sea fiel al código de lectura que propone y que presente un tema con evidentes 
limitaciones no invalida su carácter testimonial, al que no se le puede exigir 
objetividad. La furia «moral» del autor, propia de la militancia setentista, 
revela una actitud que sigue siendo compartida por muchos paladines de la 
verdad, cuyos dedos acusatorios se yerguen, firmes y tiesos, frente a quienes, 
a su juicio, lo merecen. 

La trama

Bonasso, enfrentado a un testimonio y a infinidad de documentos, hace un 
ejercicio de rememoración desde la lejanía. No logra recuperar todos los 
eslabones; se ve limitado por la confusión de fotografías y pruebas incompletas 
y desperdigadas. Busca un orden en la cronología y opta por describir momentos 
claves capturados por unas pocas instantáneas de envergadura histórica, como 
la de la llegada de Perón a Ezeiza para asumir la Presidencia de la Nación. 

Tras referirse a la destitución de Perón por el golpe militar que provoca 
su destierro aparece en primer plano el líder que ha vuelto tras la convocatoria 
del general Lanusse, en 1973. Lo individual se conjuga con lo colectivo a 
través de episodios intercalados, narraciones cronológicas interrumpidas por 
comentarios, diálogos basados en declaraciones de testigos o imaginados. El 
objetivo es mostrar el «emputecimiento gradual de todo lo que preanuncia la 
masacre al mayoreo» (1988: 366). 

El comandante Emilio Massera, aspirante a líder de la Nación en tiempos 
del terror estatal, quería ganar para su causa a los militantes peronistas 
secuestrados en la ESMA, que consideraba nacionalistas recuperables. 
Dentro de este proyecto, la redacción en el campo de un diario supuestamente 
montonero, le permite a Dri familiarizarse con el aparato de propaganda 
ideológica que diseña un grupo de ex compañeros forzados a participar. 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   241 29/03/2019   11:13:53



242

Más adelante, en un centro clandestino de la ciudad de Rosario, 
donde trasladan a Dri, el protagonista convive con y aparenta ser uno de los 
«quebrados» ahí enclaustrados. Pero su plan es escapar y lo logra cuando el 
guardia de un campo vecino a la frontera con el Paraguay se descuida; unos 
contactos con diplomáticos panameños (que consigue gracias a su mujer, 
la Negra) lo ayudan a salvarse. Esto sucede a mediados de 1978, mientras se 
celebra en la Argentina la Copa Mundial de Fútbol y la Junta Militar reitera su 
famoso slogan: «Somos derechos y humanos», para minimizar las denuncias, 
difundidas a nivel internacional, sobre los crímenes del Estado. Dri se libera 
de sus captores para descubrir que su movimiento no lo apoya: los dirigentes 
consideran que su huida no sigue las directivas de la organización sino su 
deseo personal.

El libro construye una resurrección de doble filo: la de los cautivos 
exmilitantes que «vuelven a nacer para traicionar lo que habían sido», y la del 
fugitivo resucitado que le lleva al mundo de afuera el recuerdo de esa muerte en 
la que viven los detenidos. Esta simbología aparece desde el «Epílogo a la manera 
de prólogo», donde el autor presenta sus temas y prefigura el desenlace de la 
obra: Dri, tras su huida, está en Roma con un grupo de montoneros que acuden 
de diversas partes del mundo para un cónclave en el que se discutirá la situación 
del país y se decidirá «el inminente lanzamiento de la contraofensiva popular» 
(2010: 24). Simultáneamente y en la misma ciudad, un grupo de paramilitares 
se aboca a localizar al fugitivo para matarlo. El Pelado y su hermano, el cura 
Rubén, se encuentran en la Basílica de San Pedro, donde se exhibe la escultura 
de Miguel Angel, La Piedad. Dri ve en la estatua la representación de la «Muerte 
joven» (2010: 15): tanto el Cristo de La Piedad como la juventud despiertan la 
locura de los asesinos, y Cristo tiene, como los revolucionarios, un mensaje 
en la boca imposible de descifrar. En ese encuentro los dos «hablaron de 
Alejandro VI y los Borgia. De los primeros cristianos y de los últimos. De las 
catacumbas y del Tribunal del Santo Oficio. De las mutaciones de ese poder 
que la basílica encarnaba», y el narrador comenta que «[o]tros rostros yacían 
en las sombras sin el rescate del mármol». La imagen de los que murieron en la 
tortura o acribillados «parecía reprocharle [al sobreviviente] la culpa de estar 
vivo» (2010: 15).

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   242 29/03/2019   11:13:53



243

Las alusiones al Cristo crucificado que ahora yace en los brazos de la 
Virgen joven, su mensaje contrapuesto a la perversidad de los que apuestan al 
terror, la culpa por estar vivo tras su pasaje por el Infierno –por una resurrección 
que no logra salvar a nadie más que a él–, y las referencias al poder que encarna 
la basílica, son indicadores de la crisis espiritual de Dri. El registro simbólico 
se nutre de una iconografía bíblica que persiste como clave de lectura: el 
bombardeo a la Plaza de Mayo en pleno centro de Buenos Aires, en 1955, es 
«la versión criolla del Apocalipsis»; los terratenientes, la jerarquía católica y 
gran parte de la clase media apoyan esta «santa cruzada» contra la «segunda 
tiranía» iniciada por la Marina de Guerra (2010: 39). Tras la masacre «muchas 
familias pasaron por el vía crucis de la demanda en hospitales, comisarías y 
morgues» (2010: 43); la crucifixión de Cristo se reitera en los setenta, cuando 
la juventud rebelde es torturada y asesinada. El capítulo II, «La caída», hace 
referencia al secuestro de El Pelado y a la caída del paraíso, y en el capítulo III, 
«El traslado», dice: 

La muerte de uno mismo. El catolicismo tapó muchas veces la cuestión con 
la idea de «la otra vida». Pero a veces el pensamiento y el instinto coincidían 
en un vértice de espanto: la nada […] Después la militancia sepultó ese 
sentimiento. Pudo asumir su propia muerte como algo independiente de 
sí mismo […] Retornaba a la trascendencia. Y también la idea del Cielo y el 
Infierno. […]. El cielo de la victoria y la vida en los otros y el infierno de la 
traición. (2010: 55)

Imbuida de esta visión, la novela abunda en dicotomías: salvadores 
versus traidores, la vía del sacrificio militante versus la complacencia de los 
débiles, el cielo de la verdad versus el infierno de la mentira, el resucitar de las 
víctimas versus la resurrección falseada de ex militantes que aparecen muertos 
en los diarios para poder sobrevivir como torturadores. Los caídos –en el doble 
sentido de caída en manos de los represores y caída moral– son los Judas que 
hicieron posible la muerte de miles de Cristos. Tal como el Nuevo Testamento 
afirma que es posible exorcizar a los demonios, la escritura también procura 
hacerlo. 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   243 29/03/2019   11:13:53



244

La clave simbólica

Otra imagen que persiste a lo largo del texto es el contraste entre la verdadera 
resistencia cristiana versus el cristianismo anacrónico de la Inquisición, 
representado por el terrorismo de Estado. La primera se basa en las conclusiones 
de la Iglesia del Tercer Mundo, que inspiró al nucleo fundador de Montoneros. 

Este sector de la militancia setentista suscribía mayormente a la 
interpretación que hacía de las Escrituras la Teología de la Liberación, que, 
como explica Rubén Dri (cura tercermudista y hermano del protagonista), 
parte de una reformulación del cristianismo realizada en esos años al calor de 
las transformaciones sociales y políticas de América Latina. Esta versión, que 
presenta a Jesucristo antiimperialista, no surge en las universidades sino en 
los barrios, donde los curas y sus seguidores ponen en práctica su compromiso 
con el pueblo trabajador. Para la doctrina social de la Iglesia, Jesús es una figura 
nacida del campesinado en una época en que el Imperio Romano destruía a esta 
clase mediante el cobro de excesivos tributos, convirtiéndose en un líder que 
organiza en Judea un movimiento clandestino. Por eso lo persiguen y, cuando 
entra en Jerusalén, lo crucifican. Desde esta perspectiva, Jesús lideraba a un 
grupo de militantes que se oponía a la dominación del Imperio en aras de una 
sociedad que, en lenguaje contemporáneo, se asemeja a un proyecto socialista: 
fundado en un pacto (entre varias tribus y Dios), aspira a crear una sociedad 
no monárquica donde no se paguen tributos ni se reconozcan deudas. En esa 
lectura no se descarta la vía armada y la violencia se acepta, tal como la acepta 
Cristo: para cuestionar al poder dominador y defender a los pobres. La puerta 
que se abrió para posibilitar este relato fue el Concilio Vaticano II, primera 
conversión de algunos curas –como Dri– a una iglesia que bregara por la voz 
de los sin voz. A partir de ese Concilio se tomó conciencia de que los sujetos 
a los que había que atender, en primer lugar, eran los pobres, y por eso esta 
teología acompaña los movimientos populares113 (Rubén Dri, 2013). 

La Teología de la Liberación le sirve a Bonasso no solo para presentar 
el ideario de la época, sino también para inducir al lector a aceptar una de sus 

113 Los obispos Enrique Angellelli y Jaime de Nevares, entre otros, optaron por esta dirección, que 
equivalía a una lectura de la Escritura desde el oprimido.

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   244 29/03/2019   11:13:53



245

conclusiones más riesgosas: en la figura de Judas encarna la traición a Jesús y los 
militantes cautivos encarnan la traición a la lucha. Esta visión unidimensional 
de la historia, como vimos y veremos, no es refrendada por los sobrevivientes, 
cuyos parámetros para entender la fábrica de muerte son otros. 

Desaparecido. Memorias de un cautiverio (Club Atlético, Banco, 

Olimpo, Pozo de Quilmes y ESMA) 

Escritura a cuatro manos 

Este testimonio es la puesta en escena del particular cautiverio de un científico 
cuyos conocimientos de mecánica y física le salvan la vida. El precio de su 
sobrevivencia es, entre insondables y múltiples factores, su trabajo esclavo en 
distintos campos, siempre sabiendo que podía ser lanzado a la tortura y a la 
muerte. De ahí la situación dilemática en que transita su paso por la zona gris. 
La fórmula con la que resume su vida en ese encierro, donde a cada paso mide 
los límites de su «colaboración» para sostener su posición ética y su diferencia 
con los represores es «maldito si lo haces y maldito si no lo haces». 

Las memorias son de Mario Villani y quien las escribe y compagina, 
como anticipé, es Fernando Reati, que las recoge entre 2008 y 2010 a través de 
entrevistas personales y virtuales. No hay un mediador ilustrado encargado de 
compaginar el relato de alguien que no tiene voz, sino un diálogo entre dos ex 
detenidos-desaparecidos argentinos que conocen por experiencia propia lo que 
significa un cautiverio. Por esto mismo se crea un saber común entre ambos, 
aunque solo se relaten las experiencias de Mario. En este sentido «tocan a cuatro 
manos». En la presentación de Desaparecido… realizada en Italia (Gargnano 
del Garda, 3/72015) se les preguntó si serían capaces de identificar ciertas 
reflexiones del texto como propias. La respuesta fue que conversaban mucho 
sobre estos temas y compartían los criterios, por eso mismo era imposible 
determinar a quién «le pertenecía» cada idea o expresión. 

Paula Simón describe el aporte de cada uno a partir de sus itinerarios 
particulares:

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   245 29/03/2019   11:13:53



246

Por un lado, Mario Villani, la voz principal del relato, arrestado en 1977 
por un grupo armado, torturado y obligado a permanecer en los cinco 
centros clandestinos que enumera el subtítulo. Por otro lado, Fernando 
Reati, compilador y editor [que] tuvo un contacto fugaz con el mundo de los 
centros clandestinos en 1976, cuando permaneció ocho días en una cárcel 
de Córdoba. Tiempo después, se mudó a Estados Unidos, donde emprendió 
estudios sobre la literatura testimonial concentracionaria, la memoria, el 
Holocausto, etc. […] Ambos muestran en simultáneo dos posturas posibles 
con respecto a la experiencia traumática concentracionaria: la de quien lo 
ha vivido en primera persona y se dispone a ejercer el derecho y el deber 
moral del relato, y la de quien logra establecer una distancia con respecto a 
la vivencia y la construye como un objeto de estudio con el cual mantiene 
un compromiso férreo e inquebrantable. Este posicionamiento frente a la 
experiencia y al imperativo de ejercer el relato testimonial se filtra en cada 
una de las páginas: en los detalles de los aspectos editoriales y en el cuidado 
de la expresión. (En línea, 2012)

En el caso de testimonios donde participan dos personas –el que 
rememora y el que facilita y compagina–, es obvio que la labor del escritor 
no se limita a la desgrabación y ordenamiento del material. Siempre hay un 
esfuerzo estético de escritura y montaje. Elsa Drucaroff, en Los prisioneros de 
la torre, se pregunta: 

… ¿acaso es posible el famoso «grado cero» en el que un texto coincide 
exactamente con aquello que representa, sin elaboración retórica? ¿Acaso 
hay alguna escritura que no suponga elección retórica? La aparente 
«mínima» distancia con un supuesto «informante» es siempre una 
edificación discursiva trabajosa y artificial […] 

[P]reguntándose qué es decir/escribir lo que otros dicen, transcribir lenguaje 
con lenguaje, el grupo Bajtín también demostró en la década del veinte 
[que] el efecto de cinta grabada es un procedimiento más, porque decir la 
voz del otro supone siempre, de algún modo, orientarse hacia lo que se 
dice, valorar; es imposible eludir un diálogo entre el discurso citante […] y 
el citado, donde el primero tiene el poder de configurar y opinar, explícita 
o implícitamente, sobre el segundo. (2011: 257–58)

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   246 29/03/2019   11:13:53



247

La situación dilemática

A cada paso se revela, en este relato, la indagación ética, la desesperación del 
recluso por no atravesar un límite que lo exilie de su humanidad, la lucha 
por persistir en esa extraña dimensión donde no hay marcos de referencia 
para orientarse en cómo ganar la partida. Ésta es la mejor forma de refutar 
la imagen del traidor. Villani, en la película Montoneros, una historia 
(1994)114 revela esta cuestión clave cuando dice: «Yo ayudaba a que el campo 
funcionara. En esa medida yo estaba colaborando, pero también estaba 
colaborando a mi sobrevivencia. Esta era la disyuntiva». A esa disyuntiva 
estaban condenados algunos detenidos –ya que otros, simplemente, pasaron 
su cautiverio en el más radical aislamiento–. Desaparecido… despliega una 
reflexión lúcida del sobreviviente ante las encrucijadas que se le presentan 
en esa existencia amenazada. Situaciones que debe resolver, una y otra vez, 
en una experimentación constante que lo sostiene y le impide ceder en su 
humanidad mientras salva la vida. Ese riesgoso ejercicio muestra que el par 
héroe-traidor se revela inepto para traducir la zona gris. En algunos, como en 
la ESMA, a ciertos detenidos se los seleccionaba para cumplir tareas, desde 
limpieza hasta reparar aparatos –como a Mario, por sus conocimientos de 
ingeniería–, desde falsificación de documentos hasta participación en tareas de 
prensa –leer diarios, recortar noticias e incluso analizarlas, hacer resúmenes–, 
ya que el comandante Massera trataba de capitalizar la mano de obra esclava. 
Este grupo formaba El Consejo (2011: 147) o el Staff, del que también formó 
parte Mario. Incluso se los hacía escribir algunas notas en Convicción, el diario 
que fundara el marino para impulsar su campaña política. En otras palabras, y 
siempre siguiendo lo dicho por sobrevivientes que trabajaron en «La Pecera», 
así llamada porque se los veía de afuera, Massera quería transformar a los 
miembros del Staff en cuadros políticos propios. Su propósito era, a largo 
plazo, «recuperarlos», lograr en ellos un cambio ideológico que los habilitara 
para formar parte del proyecto político que el almirante lideraría. Con este fin 
se ejercía una suerte de pedagogía siniestra: el detenido tenía que mostrar que 
asimilaba la lección impartida a fuerza de tortura, y que se acoplaba a la buena 

114 DiFilm - Edicion Plus. (En línea) <https://www.youtube.com/watch?v=LxOml_t5qzY>.

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   247 29/03/2019   11:13:53



248

ideología. Quienes fueron seleccionados y encontraron en este descabellado 
proyecto una mínima línea de fuga tenían que saber transitar el borde de la 
actuación sin ceder, fingir sin contaminarse. Pero ¿cómo no contaminarse 
cuando el prisionero llega a pensar que el campo de concentración es el 
mundo?, como dice Villani. ¿Cómo no contaminarse cuando empiezan a 
dejarlos salir y volver como quien está en libertad vigilada? En 1980, declara 
Villani, «éramos prisioneros golpeando la puerta de un campo de concentración 
donde todavía estábamos técnicamente en condición de desaparecidos, para 
que nos dejaran entrar» (2011: 163).

¿Hasta dónde se podía negociar para salvarse (en el doble sentido de 
sobrevivir y de no enloquecer) y con eso salvar la historia, las voces, el relato 
de lo acontecido, para protegerlo de su malversación? En este juego al borde del 
precipicio, como dice Graciela Daleo, a ellas y a ellos los acuciaba una pregunta: 
«¿soy yo quien está simulando o me habré vuelto la que simulo?»

Desaparecido…desmitifica la palabra colaboración y deconstruye la lógica 
siniestra a la que el secuestrado tiene que adaptarse para seguir existiendo. 

El lector acompaña al protagonista en esta tensión agobiante. Los 
ejemplos sobre el peligroso deambular entre dos alternativas igualmente 
indeseables abundan: hablar y que destrocen a un compañero o callar y que lo 
destrocen a uno. Colaborar repartiendo la comida (con lo cual uno podía tratar 
de contribuir a un reparto justo, además de sacar alguna ventaja personal) o no 
repartirla para no colaborar en el funcionamiento del campo. Estas opciones 
se presentan porque no existen dos territorios separados, el del victimario y 
la víctima, sino dos posiciones que conviven. En su prólogo a Desaparecido… 
Reati alude a esta situación a través de lo dicho por Levi (1989):

Levi sostiene que la experiencia límite de los campos impide dividir 
tajantemente a las personas entre ellos y nosotros, amigos y enemigos, 
porque la frontera entre víctimas y verdugos se desdibuja: el enemigo estaba 
alrededor, pero dentro también, el nosotros perdía sus límites. Levi se niega 
asimismo a condenar moralmente a quienes hicieron lo impensable para 
sobrevivir en los campos nazis […] «La culpa máxima recae sobre el sistema, 
sobre la estructura del Estado totalitario». (2011: 20–21) 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   248 29/03/2019   11:13:53



249

Y esto es fundamental a la hora de la lectura, para que quienes no 
padecieron esta experiencia extrema noten que también ellos habitaron la zona 
gris. Semprún observa –durante su visita a un pueblo alemán en las cercanías 
de Buchenwald– que ese lugar no era «el afuera», que era simplemente otro 
aspecto constitutivo de la sociedad que había parido los campos (1997: 161). 
Nuestras sociedades tampoco eran «el afuera», sino otra cara del mismo horror. 
Y por eso es que la pregunta sobre la identidad del sobreviviente, una vez más, 
le «atañe al conjunto del cuerpo social», como indica Peris Blanes.

No hay duda de que, en buena medida, la violencia sistemáticamente 
organizada por la dictadura cívico-militar tuvo como objetivo desarticular 
las identidades políticas y sociales que habían hecho posible la articulación 
de proyectos de emancipación. Es por ello que el quiebre de las identidades 
subjetivas que se produjo en el interior de los campos constituía, de nuevo, el 
espejo extremado del quiebre de los sujetos sociales que habían encarnado 
proyectos de transformación social. Testimoniar sobre esa fractura y 
sobre la imposibilidad de reponerse a ella implica, por tanto, una forma de 
testimoniar de los agujeros y fracturas del presente y de las contradicciones 
de la Argentina posdictatorial. (Reati, 2017:195)

Por eso a Villani le importa más «la verdad» de lo ocurrido que las 
condenas (y no porque no quiera condenarlos). Ante todo porque las secuelas 
que deja el horror solo pueden repararse (en parte) si el testigo logra «sentirse 
validado» (2011: 18) por la escucha. El testigo, como piensa Reyes Mate, no solo 
tiene necesidad de contar, sino de restablecer la cadena de responsabilidades, 
ya que el crimen fue cometido por una serie de personas que nunca lo admitirán 
(2003). Villani también aspira a que alguno de ellos asuma sus actos, aunque 
entiende que lo esencial es acabar con un mundo que los hace posibles, porque 
«a los torturadores se los crea cuando se los necesita» (subrayado mío, 2011: 183). 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   249 29/03/2019   11:13:53



250

Los torturadores son también seres humanos

Desde las primeras páginas de Desaparecido… notamos que el detenido busca 
formas de contrarrestar su desamparo. La obsesión por marcar el tiempo es la 
contraparte de la desorientación que implantan el secuestro y la detención:

En ese y otros campos, donde se cancela el tiempo, medirlo se transformó 
en una obsesión para mí: aun vendado y aislado trataba de llevar la cuenta 
de los días para saber la fecha exacta… (2011: 43).

Además, se le produce una suerte de revelación (cuando trata de 
encontrarle un respiro a la sesión de tortura eléctrica) que le servirá de brújula 
en el laberinto de los campos:

Yo estaba enloquecido tratando de hallar un respiro de diez segundos 
en medio de esa sensación de que me tironeaban, me desgrarraban y me 
iba a morir. Era agotador y buscaba desesperadamente un mecanismo de 
escape, como hace todo torturado. El que sabe algo y no puede aguantar 
más confiesa cualquier cosa, un nombre, lo que sea, y el que no por lo 
general lo inventa. Yo traté de inventar un montón de cosas pero mi objetivo 
central era que pararan por un rato. Entonces hice […] algo que no fue 
consciente. Tosso me hizo cierta pregunta […] Y le dije: «No te entiendo». 
Me dio otro golpe de picana y me volvió a hacer la misma pregunta. Esta 
vez le contesté: «No, ya entendí la pregunta; es a vos al que no entiendo». 
Dejó de picanearme y pareció sorprendido, como si estuviera pensando 
«este tipo atado a la parrilla debe estar loco para ponerse a filosofar justo 
ahora». Cuando me preguntó «¿Qué me querés decir?», pensé: lo tengo. 
«A vos no te entiendo, repetí, porque sos un militante como yo, aunque 
estemos en campos distintos. ¿No te das cuenta que el tipo que te mandó 
a torturarme está sentado en un escritorio? Él no está torturando pero vos 
sí, y cuando esta guerra se termine a vos te van a patear». Por extraño que 
parezca Tosso empezó a discutir conmigo y a refutar lo que le había dicho, 
lo cual me dio el respiro que andaba buscando. (2011: 46–47)

Villani cae en la cuenta de que «los torturadores son también seres 
humanos» y acota: «A partir de entonces me sentí seguro […] Sabía que eran 
más fuertes y me podían matar, pero comencé a sentir que tenía algún control y 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   250 29/03/2019   11:13:53



251

podía manejarme con ellos, que ya no estaba completamente a su disposición» 
(2011: 47). 

Podemos decir que este cautivo practica la ética por excelencia, siguiendo 
la definición de Henri Meschonnic: «ético es volver sujeto al otro»: «esta lección 
me sirvió en mi trato diario con los torturadores, pude tratarlos de otra forma» 
(2011: 47). 

Ellos viven en una realidad en blanco y negro, tienen una visión maniquea 
del mundo, y si yo no los viera como seres humanos sino como seres de otro 
planeta o como bichos –tal vez invulnerables, pero bichos al fin– ¿en qué me 
distinguiría de ellos? No estaba dispuesto a ir por ese camino. Mi lucha por 
conservar mi identidad, que empezó en los campos, sigue hoy. No pensar 
como los verdugos fue una parte fundamental de esta lucha: ellos podían 
verme como un objeto pero yo debía verlos como seres humanos. (2011: 47)

En este tablero existencial se van planteando las interminables jugadas 
donde la persistencia en el registro humano lo llevará a un sinfín de disyuntivas 
a resolver. Por ejemplo, arreglar una picana es colaborar, pero no arreglarla es 
ver cómo a los compañeros se los lastima de forma más brutal, justamente por 
el desperfecto técnico. La salida, en este caso, es arreglarla con una artimaña: 
disminuir la potencia de la descarga. 

En la zona gris la división entre ellos y nosotros se desdibujaba, como 
advirtiera Levi. Y eso implicaba, también, que el enemigo estaba dentro. Villani 
se pregunta por qué no huyó del campo las veces que lo sacaron, y concluye 
que en parte no lo hacía por el policía que tenía adentro (y que le costó muchos 
años sacarse de encima). Pero tampoco lo hacía porque el país entero era un 
campo (del que unos pocos lograron escapar). Todos se adaptaron al poder 
militar, adentro y afuera, como indica Calveiro.

Mario recurre a una herramienta para sobrevir: la disociación –una 
herramienta de doble filo porque se corre el peligro de perder la propia 
humanidad. Está atento a estos peligros y reflexiona sobre ellos porque sabe 
que «la batalla es aguantar veinticuatro horas más». Una de las escenas que 
vive lo afecta mucho porque se siente empujado, cada vez más, del lado de 
los represores (que lo prueban constantemente para verificar si su «proceso 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   251 29/03/2019   11:13:53



252

de recuperación» es exitoso). Se pregunta hasta dónde se está manteniendo 
al margen. El significado de una situación vivida lo acosa: un torturado grita 
mientras él les tiene que cebar mate a los torturadores. Es conciente de que 
no está torturando, pero esa familiaridad con los que están destrozando a 
un par es una prueba muy dura. En otra ocasión ve al pasar cómo torturan 
brutalmente a un chico judío, detecta lo que le están haciendo pero sigue de 
largo. El compañero muere. Si bien no podía salvarlo, si bien un acto heroico 
de rebeldía en ese medio era simplemente un trampolín a la muerte, sentir que 
era capaz de pasar de largo lo perturba enormemente y lo lleva a pregutarse: 
¿me pasé del otro lado?

El otro lado es el de los torturadores, a los que identifica con precisión 
para «catalogar quién es quién» (2011: 119). La diferencia entre cada uno es 
notable, incluso sus características llegan a parecer inverosímiles, y sin embargo 
dan cuenta de la naturalización que el terror ejerce sobre todos. Sangre (ese es 
su alias) tiene relaciones cordiales con los detenidos y trae a su hija de seis años 
para que dos de los detenidos la conozcan. Estos casos desopilantes son el pan 
de cada día en los campos, y hay que estar listo para enfrentarlas. La astucia 
de la razón le jugó a favor a Mario y sobrevivió, pero un paso en falso podría 
haber sido mortal. Mejor dicho, podrían haberlo matado, incluso sin paso en 
falso. Es lo que les ocurrió a la mayoría de los desaparecidos. 

La escuelita: relatos testimoniales. El humor como coraza

Mi vida / se basa / en una historia real.

Alicia Partnoy115

Este testimonio se publicó en 1986 en Inglaterra y en 1987 donde fue concebido, 
los Estados Unidos; llegó a la Argentina en 2006 y ahí se reeditó en 2011 como 
La escuelita: relatos testimoniales. 

115 «My life / is based / on a real story» (Título de un artículo de Partnoy).

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   252 29/03/2019   11:13:53



253

Alicia Partnoy, militante y poeta, fue secuestrada el 12 de enero de 
1977 en Bahía Blanca116 y llevada al campo que la jerga militar denominó La 
Escuelita. Permaneció desaparecida durante cinco meses; luego pasó a ser una 
presa legal durante dos años en la cárcel de Villa Floresta de la misma ciudad. 
En 1979 la transfirieron al aeropuerto, donde se reencontró con su hija Ruth. 
Cuando llegaron a Estados Unidos, su marido, también secuestrado y liberado, 
las esperaba. El fiscal Hugo Cañón, en Bahía Blanca, decidió usar su testimonio 
literario como documento y lo incorporó como evidencia en los Juicios de la 
Verdad (1999) –una innovación que no tenía precedentes en el país117. 

Yo primero no lo podía creer. Cuando leí en el juicio los relatos: «Graciela: 
Alrededor de la mesa» y «Natividad», que elegí porque la única posibilidad 
de justicia que existía en esos juicios giraba en torno a los niños nacidos en 
cautiverio, me dí cuenta de que Cañón tenía más en claro que yo nuestro rol 
como testigos en el contexto del país y la importancia de [desdemonizarnos] 
ante los ojos de una Bahía Blanca ahogada aún en el discurso del terrorismo 
de Estado. (Entrevista Paula Simón, 2014)

En Graciela: «Alrededor de la mesa» seguimos a esta detenida mientras 
da vueltas y vueltas a la mesa (la obligan a ese ejercicio) hablándole a su futuro 
bebé. «Natividad» la pone en escena con contracciones de parto frente al flujo 
de conciencia de un guardia. Al final del fragmento, es madre: «Graciela acaba 
de parir» (2012: 102).

Finalmente, la sobreviviente declaró en el juicio por crímenes de lesa 
humanidad realizado en el Auditorio de la Universidad del Sur en Bahía Blanca 
(2012). En esta instancia, ella y otras mujeres denunciaron la violencia padecida: 

116 «Bahía Blanca lleva la impronta de la presencia de la Armada, que tiene en la zona su base 
más importante, Puerto Belgrano, pero también hay asentamientos del Ejército y de la Fuerza 
Aérea. La proporción de población militar en relación a la civil es muy alta y eso se nota en sus 
costumbres, tradiciones y prejuicios». (Wornat y Lewin, 2014: 411). En esta ciudad, dominada por 
la letra sangrienta de La Nueva Provincia, diario que era un «verdadero bastión del Proceso de 
Reorganización Nacional», hubo doscientos cuarenta desaparecidos (2014: 412–13).

117 Los Juicios por la Verdad fueron un recurso que se encontró para seguir investigando y denunciando 
en los noventa, cuando las leyes de impunidad impedían la realización de juicios por crímenes de lesa 
humanidad, excepto los vinculados a la apropiación de niños. Abuelas de Plaza de Mayo, asociación 
civil fundada en 1977, ha logrado localizar y restituir a 128 niños, ahora adultos, secuestrados durante 
el terrorismo de Estado, sobre un total estimado de 500.

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   253 29/03/2019   11:13:53



254

«Los abusos sexuales eran permanentes […] estábamos ahí a disposición de los 
guardias y de quien fuera para todo tipo de abusos sexuales (Testimonio de 
Partnoy en Wornat y Lewin, 2014: 431)118. 

Se ha dicho que, si bien Partnoy no omite nada en sus declaraciones 
públicas, su escritura no es lo suficientemente explícita en relación a la 
tortura. Ella responde que no se trata de omisión sino de poética, y expone 
este cuestionamiento y su reacción en un poema, «Testimonio»: 

…/ Dicen / que no consigo / describir con rigor las inclemencias / de la picana 
/ Dicen que en estas cosas / no debe quedar ningún espacio / librado / a la 
imaginación o a la duda. / Saco / el informe de Amnesty / y hablo por esa 
tinta. / Digo: «Lean»… (1992: 96). 

En otras palabras, según Partnoy, hay dos formas de dar testimonio que 
pueden confluir sin confundirse: el de denuncia y el literario. En una entrevista 
con Diana Taylor también explica que en La escuelita…, prefirió mencionar 
«cosas con las que la gente se puede relacionar»: «Hablo sobre mi nariz, pies, 
pantuflas, cosas que están en el mundo normal. No me atreví a adentrarme 
en el mundo de cosas que vi, como la tortura. No sé cómo escribir sobre eso» 
(1997: 160). 

Por supuesto que escribe sobre la tortura: toda la experiencia que narra 
está inmersa en ella; lo que no hace es una descripción del interrogatorio que 
se identifica con la tortura per se. Su opción estética es dejar en manos de otro 
lenguaje (al que también suscribe, pero en una esfera no literaria) la referencia 
a ese momento. Entiende que a distintos tipos de testimonio le corresponden 
distintos tipos de lenguaje, por eso narra la experiencia del campo poética e 
irónicamente desde la mirada de los personajes que sufren los vejámenes, e 
incluso desde la de algún guardia, mientras que a la prueba documental la 

118 «En sus declaraciones, Alicia también recordó que los guardias [de entre 18 y 20 años] querían juntar 
a una pareja joven secuestrada para que tuviera relaciones sexuales delante de ellos. No era el único 
entretenimiento perverso […] También los varones prisioneros fueron bañados con una manguera 
aunque hacía frío. Luego les dijeron que no tenían ropas de hombre para darles y los obligaron a 
vestirse con camisones y vestidos de mujer robados en los allanamientos ilegales para burlarse de 
ellos. Como si las violaciones de sus mujeres fueran poca humillación». (Wormat y Lewin, 2014: 431)

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   254 29/03/2019   11:13:53



255

ubica en varios anexos al final del texto119. Al abordar la experiencia del horror 
conjugando estas dos dimensiones –literaria y documental– La escuelita… 
construye un recuento del cautiverio anclado en lo simbólico que, a la vez, 
puede ser elemento probatorio de los crímenes cometidos. La inclusión de 
estas pruebas al final del libro posibilita que el lector perciba el mundo de Alicia 
con las limitaciones que le son propias, como la ceguera –que la protagonista 
consigue burlar espiando por debajo de la «venda o tabique»–. La privación 
de la mirada como forma de dominio, entre otras experiencias sufridas por 
la detenida-desaparecida, se puede transmitir escatimando información, no 
exhibiendo todo. 

¿Sobre qué testimonia La escuelita?

La experiencia colectiva del campo permite vivir la muerte 
como hecho fraternal. 

Carlos Fuentes

Partnoy quiere dar testimonio de la solidaridad en los campos: cuenta cómo 
los compañeros se sostienen a pesar de y durante su pasaje por el centro 
clandestino, y eso requiere una narrativa particular. A la opresión y la 
incertidumbre del encierro, la secuestrada Alicia (o Rosa, su alias) le contrapone 
una subjetividad habitada por lazos afectivos y convicciones políticas que 
confrontan mediante la imaginación, o desafían con una mirada irónica, con 
la burla y el humor negro. Estas formas de distanciamiento le suman capas a 
la coraza con la que se protege en y a través del relato (Partnoy, 2006: 61). 

Esta autora no es la primera en señalar la potencia del vínculo con 
otros durante el cautiverio. Oscar Strada (2017), tras revisar los relatos de 

119 En el Anexo I aparecen la edad y el nombre completos de los secuestrados, fecha y lugar de 
desaparición; el II describe a los genocidas –personal represivo, interrogadores, primer turno 
de guardia, segundo turno de guardia y sus características físicas, sobrenombres, rangos–. A 
continuación figura el mapa del sitio clandestino y la descripción de La escuelita. El III cuenta los 
avatares del testimonio –presentado en el exterior y ampliado cuando finalmente pudo declarar 
en el país (Partnoy, 2006: 115–117). 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   255 29/03/2019   11:13:53



256

Levi, Améry y Kertész, destaca la importancia de la amistad en la experiencia 
concentracionaria:

En Los hundidos y los salvados, Levi muestra las condiciones que posibilitan 
que alguien pueda sobrevivir o no, al menos durante un cierto tiempo. En 
primer lugar, estaban la suerte y el azar. 

En el bloque en que está Levi […] encuentra a su amigo Alberto Dallavolta 
[…] y consigue que puedan dormir juntos en el mismo catre, uno a la cabeza 
y el otro a los pies. Este hecho fue para Levi una de las causas mayores de 
supervivencia. (2017: 69)

En La Escuelita se relata una situación similar en el capítulo 
«Conversación bajo la lluvia»: el agua que se filtra por las goteras, un día de 
temporal, hace que ubiquen dos camas de modo tal que Alicia puede conversar 
con otra detenida. Este y otros instantes en los que el grupo de jóvenes de 
dieciséis a veinte años logra comunicarse y hasta jugar le da fuerza para seguir 
enfrentando la crueldad reinante.

En el capítulo «La primera noche del Benja» describe cómo le alcanza, 
con el pie, un poco de pan a un compañero que, tras la sesión de tortura, atan a 
la cucheta que está debajo de la suya. Esta escena nos remite a la rememoración 
de Levi de un italiano que le alcanzó un trozo de pan:

Un trabajador civil italiano me trajo un trozo de pan y el resto de su ración 
todos los días durante seis meses [...]. Creo que en realidad es debido a 
Lorenzo que estoy vivo hoy en dia y no tanto por su ayuda material, sino 
por tener constancia de su presencia, de su forma natural y sencilla de ser 
bueno y solidario y por hacerme sentir que todavía existía un mundo justo 
fuera de nuestra propia vida. (Strada, 2017, 70–71)

El psicólogo argentino Oscar Strada, tras citar in extenso varios casos de 
este tipo, concluye que «la supervivencia en los campos estaba directamente 
vinculada a la posibilidad de que los prisioneros pudieran mantener líneas 
de contacto con parientes o personas de su confianza» (2017: 71). Los pocos 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   256 29/03/2019   11:13:53



257

ejemplos que tenemos bastan para evaluar el papel de los vínculos humanos 
y de la ayuda mutua en dicha situación límite.

Sin embargo, la memoria de los lazos familiares puede perturbar en ese 
medio por eso algunos testimonios recalcan ya sea las estrategias de olvido que 
requiere la sobrevivencia (Timerman), o la imposibilidad de recordar a la que 
los detenidos tratan de sobreponerse. En el capítulo «Telepatía» Partoy  practica 
esta técnica, a modo de juego, para comunicarse con su famila y, sobre todo, 
con su hija. El problema que la acongoja es que no logra juntar en un todo las 
partes de la cara de Ruth cuando trata de acordarse de ella («Rompecabezas»). 
El motivo, que el lector detecta, es la culpa por el abandono en que la dejó, en 
su traumático intento de huida durante el allanamiento de su casa (Para salvarse 
y salvarla la deja atrás cuando corre para saltar un muro, pero la secuestran 
del otro lado y no tiene noticias de su hija por dos meses). El motivo que da la 
narradora coincide con lo dicho por Timerman: «Si viera su foto me pondría a 
llorar, y si lloro me desarmo» (2012: 67). La angustia que le genera esta situación 
se condensa en el capítulo «El Sapito Glo, Glo, Glo», nombre de la canción que 
le cantaba a Ruth y que entona para sus adentros durante la sesión de tortura, 
para contrarrestar el grito que sale de su cuerpo y no reconoce: «Yo no soy un 
animal / pero este grito no es mío, es de un animal» (2012: 81–82). Retomando 
a Strada: en estos espacios, donde parecería que todo tiende al «sálvese quien 
pueda»

…es cuando los vínculos y las prácticas de las relaciones humanas entre los 
prisioneros son elevados a la dignidad de la amistad. [Estas posibilidades] 
en todos los campos de concentración de carácter político dependían 
prácticamente de una sola condición: la confianza. En estas situaciones era 
fundamental saber en quién se podía confiar, quién decía la verdad y quién 
podía mentir. En esa diferencia también se jugaba la vida. (2017: 64–65)

Una vez más, los relatos de Partnoy enfatizan este aspecto. En «La 
campera de jean» nos cuenta que se llevaron a su amiga La Vasca, y usar su 
ropa la protege y le contagia su valentía (2012: 95), lo que le permite atreverse 
a hablar con su marido, que está cerca. 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   257 29/03/2019   11:13:53



258

La escuelita, en suma, da testimonio del vínculo entre los secuestrados: 
la derrota no es tal mientras sobreviva la solidaridad. El amor (aunque no se lo 
nombre) une lo que la represión separa. En el campo así presentado la lucha 
se da entre dos bandos: los que quieren ver (los detenidos) y los que no se 
dejan ver (los guardias). Los que se comunican y los que erigen muros. Los que 
buscan evadirse del terror para apuntalar su identidad y los que lo ejercen para 
anular la humanidad de otros. Los que recurren a la creatividad para reírse de 
sí mismos o de sus circunstancias y se burlan de los verdugos para crear una 
coraza defensiva, y los que se burlan y se ríen a costa de los cautivos. 

La ironía, la risa, la burla, el humor negro

Partnoy, que no sigue las reglas de ningún género, crea un testimonio único (en 
una entrevista declara que no había leído otros testimonios cuando escribió el 
suyo, pero sí los cuentos de Chéjov). En sus breves relatos engarzados cunden, 
entre otras estrategias narrativas, efectos de distanciamiento, como la ironía: 

En las Escuelitas están los desaparecidos, a quienes se secuestra de la vida. 
Una mañana, una tarde o una noche cualquiera los amordazan y les vendan 
los ojos. Después, tratan de convencer al resto de que ya no existen, de que 
jamás pudieron haber existido […] Pero fui mala alumna. (Partnoy, 2006: 19)

La ironía, nos recuerda Sneh (2012), es «un ingrediente absolutamente 
generalizado en la lengua conspirativa de la resistencia», es un gesto político y 
supone –a diferencia de los eufemismos del terror– un lenguaje no literal. Con 
ese lenguaje Partnoy desafía, sin dar el brazo a torcer, la cotidianidad dantesca 
del campo. El lector deambula de lo inesperado a lo inesperado y se sumerge en 
un mundo que cancela toda lógica o sentido común un mundo donde, a cada 
paso, los personajes encuentran formas minimalistas y hercúleas de resistir120. 

120 El humor no es apenas la forma en que la sobreviviente se fortalece sino su modo de resistencia  
dentro del campo. Según cuenta Lila Pastoriza, cuando algunos sobrevivientes se reúnen hoy a 
rememorar anécdotas, siguen riéndose como lo hacían entonces a escondidas, en algún pasillo, 
cuando era posible. Estas formas esenciales de la sobrevivencia no se relatan en los juicios, porque 
«no vienen al caso» (Conversación con Pastoriza, 4/10/ 2015).

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   258 29/03/2019   11:13:53



259

El humor, «subversivo por excelencia», es otro de sus ingredientes 
favoritos. Por ejemplo:

Una a una las gotas sobre su cráneo le iban contando una historia ridícula, 
una historia que le daba risa justamente porque no podía reírse: esos dos 
verdugos habían estado mirando una enciclopedia. En la página de historia 
china estaba el dibujo del tormento de la gota de agua; admirados al ver 
que había torturas que todavía no habían utilizado, quisieron probar cómo 
era. Tortura china bajo una gotera… (2006: 61)

La burla es la otra cara del fortalecimiento de los cautivos. A diferencia de 
la impredecible lógica del verdugo, los sometidos, al ejercer el humor, manejan 
las propias reglas y logran revertir las relaciones de poder –al menos por un 
instante–. Si bien La escuelita muestra la destrucción de sentido que produce el 
campo, insiste en cómo los detenidos reaccionan ante este teatro del absurdo. 
La reacción cobra, a menudo, forma de risa. 

La Vasca le hace notar a Alicia la extraña irrupción de la flor amarilla de 
una pantufla que Alicia calzaba a la hora del secuestro. La pantufla, símbolo de 
la intimidad, también es trasladada al campo, pero la violencia de la mudanza 
la mutila: su flor de plástico se torna ridícula y obscena en su nuevo hábitat. 
Todo ser arrancado de su vida y arrojado a ese limbo clandestino se vuelve un 
espectro, una cosa otra. Su amiga se larga a reír. 

Otro recurso central de La Escuelita es la resemantización de elementos:

Una caja de fósforos se transforma en el lugar donde «duerme» un diente 
(postizo, de acrílico) que le han hecho saltar a Alicia de un golpe, y al que ella 
se aferra para sostener su identidad: es su única posesión. A los tres meses de 
detención le dan un pancito extra, que se convierte en veinticinco bolitas para 
jugar con ellos. La vecindad de una compañera, tras un cambio de posición de 
las camas donde las tienen prácticamente inmovilizadas, es una «visita social». 
La nariz, que en su existencia anterior le causaba problemas por su forma 
y tamaño, es ahora –en su existencia de ojos vendados– una ventaja y una 
herramienta para desobedecer y ver a través de «ventanas pequeñas, ilegales 
y peligrosas». Por último, en este nuevo mundo, tanto el cepillo de dientes 
como el dentífrico parecen objetos de otro planeta. Tanto esa mirada sobre el 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   259 29/03/2019   11:13:53



260

espacio y los objetos que la rodean como el rescate del humor en un entorno 
pergeñado para la destrucción son las modalidades que asume la resiliencia 
en este testimonio poético. 

Militancia, denuncia y juicios

Si bien desde su primera edición La escuelita… da testimonio de la militancia 
política, eso salta a la vista aún más en el libro publicado en Argentina, donde 
se modifican subtítulo y prólogo. Edurne Portela (2009) nota una diferencia 
entre la 1ª edición en inglés y la 2ª en español. Ante todo el subtítulo original, 
Tales of Disappearance and Survival, se modifica pues la palabra tales (fábulas) 
vira, en castellano, a Relatos testimoniales. Para la escritora española eso denota 
que, entre una y otra publicación, media la participación de la testigo en los 
Juicios por la Verdad. 

Partnoy enfatiza, en la edición argentina, el valor documental de su libro 
mediante esa variación en el título. Además, el nuevo prólogo es un homenaje a 
la militancia, que se suma a los materiales de los «Anexos» para darle potencia 
de testimonio probatorio (con su ironía habitual, dice en una entrevista que 
estos anexos son pruebas convincentes de que no fue su voluntad esfumarse). 
En los anexos figuran, por ejemplo:

«Fragmentos del testimonio de Alicia Partnoy, sobre La escuelita de 
Bahía Blanca» (versión corregida en 1985).

Un testimonio sobre Graciela, Zulma y los sobrevivientes.

Una descripción del «Personal Represivo».

En «Testimonio y juicio», un relato de cómo el testimonio fue ampliado 
frente al juzgado en Bahía Blanca y utilizado en 1986 como evidencia en el 
juicio contra Videla, Massera y Agosti, pero luego descalificado porque no 
había testigos que la hubieran visto en La escuelita. 

El recorrido de La escuelita en relación al proceso judicial continúa en 
1988, cuando se usa como prueba, y sin embargo el responsable de los crímenes 
de dicho campo queda en libertad. 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   260 29/03/2019   11:13:53



261

También se menciona la sorpresa que le da la lectura del texto en un 
juicio por la verdad (1999).

Una «Lista elaborada durante la dictadura», de los que pasaron por La 
escuelita. 

Un «Croquis de La escuelita».

Una cronología de la lucha por la Verdad, la Memoria y la Justicia (por 
Valeria Sorín).

La historia y las historias 

Conocí solo una Escuelita, sin embargo, en nuestro continente hay muchas 
«escuelas» cuyos maestros se especializan en enseñar a perder la memoria 
y la convicción ideológica a fuerza de tortura y humillaciones. Les pido 
que se mantengan alerta: en esas Escuelitas, los límites entre la historia y 
las historias son tan tenues que ni yo misma los puedo detectar. (2006: 15) 

Este párrafo ha sido interpretado una y otra vez. Portela lo considera 
una reflexión sobre el papel de la memoria traumática: la memoria de la 
sobreviviente se alimenta no solo de sus circunstancias de vida sino de lo que 
imprimieron en ella los agentes del terror (2009: 59). También se lee como una 
alusión a la trama que teje la historia en tanto red de voces que narran, desde 
sus perspectivas frágiles y limitadas, la vorágine en la que se ven sumergidas. 

El fragmento, en mi lectura, remite a «las historias o los cuentos que 
nos cuentan» (la ideolgía que crea y justifica el horror) que hacen posible 
la existencia de «las escuelitas». Los verdugos quieren borrar el relato de 
la rebelión de los pueblos, de su potencia transformadora, y esta acción 
aniquiladora demanda la creación de ficciones: la Doctrina de la Seguridad 
Nacional, la subversión, y otros mitos que son la cara discursiva del horror. La 
pedagogía del terror existe porque estos «cuentos» no nos permiten «leer la 
historia a contrapelo» y ver el sufrimiento y la derrota que anida en ella(como 
enseña Benjamin). Para no dejarnos engañar tenemos que ser críticos ante el 
lenguaje que usa palabras no para mostrar sino para ocultar la acción, como 
lo hace la declaración transcripta al inicio del libro: el «Documento final de 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   261 29/03/2019   11:13:53



262

la Junta Militar sobre la guerra contra la subversión y el terrorismo» de abril 
de 1983, donde se afirma que no hay lugares de detención en la república ni 
personas detenidas clandestinamente en campos o en cárceles (2006: 17). Esta 
es una de tantas «historias». A menudo no es fácil diferenciar la historia (lo 
que aconteció) de las historias (que nos cuentan). Todos nosotros, incluidos 
los sobrevivientes, tenemos que aprender a distinguirlas. 

La desaparición y su fracaso

Este libro consiste en una serie de narraciones enhebradas entre sí como 
estaciones de un viaje acompañado –en la primera edición–, por paratextos 
visuales: rostros con los ojos vendados pintados por su madre, Raquel Partnoy, 
que encabezan cada sección. Las estrategias literarias son múltiples, como 
la liberación del yo de sus ataduras subjetivas, para dar cuenta del colectivo 
desaparecido:

Hay en Partnoy una ficcionalizadion de la primera persona: no siempre el 
yo refiere al sujeto testimonial Alicia Partnoy, es decir, al narrador–testigo 
o narrador–víctima que, según John Beverley, narra en primera persona su 
propia historia (1993: 70). El texto de Partnoy habla, a veces, de la experiencia 
de otras detenidas también en primera persona. (Forcinito, 2012: 140) 

Estos usos del lenguaje revelan que la autora reflexiona sobre los 
complejos lazos entre historia y memoria. Como sabe que la verdad no es 
transparente y que la representación del horror es problemática, crea diálogos 
o flujos de conciencia que le permiten dar un testimonio más plausible 
de la historia vivida. A veces el texto parece un diario personal, otras una 
rememoración colectiva. Pero siempre se describen lugares y situaciones que 
muestran que el mecanismo desaparecedor está destinado al fracaso: el olvido 
que los «maestros» procuran imponer a fuerza de tortura se muestra como 
proyecto imposible. 

Al secuestro lo narra como acontecimiento impersonal, en tercera 
persona, porque no quiere contar el cuyo sino todo secuestro; evita así una 
identificación inmediata y sentimental que haría de la militante una víctima. 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   262 29/03/2019   11:13:54



263

Su estrategia asume una mirada «desde fuera» que contiene el flujo emocional 
y lírico: 

De cuclillas entre las plantas, escuchó el tiro. Miró hacia arriba y vio 
soldados en todos los techos. Corrió hacia la calle por entre los pastos altos 
como ella. Los pies le respondían. De pronto el sol la desnudó, le aprisionó 
el aliento. Cuando los milicos la tomaron de los brazos para hacerla caminar 
hasta el camión, miró un instante sus pies descalzos sobre el polvo seco 
de la calle, después alzó la vista: el cielo era tan azul que dolía. Los vecinos 
oyeron sus gritos de denuncia. (2006: 21)

La voz, en su aparente objetividad, emite un juicio: «los milicos» es la 
forma despectiva de nombrar a los militares; los gritos son «de denuncia». La 
mirada es, siempre, crítica.

En otros capítulos intercala diálogos y situaciones que reconstruyen 
vivencias propias y de terceros. También incorpora a sus compañeros, hoy 
desaparecidos. En la escena del parto de Graciela, en el capítulo «Natividad», 
asistimos al fluir de la conciencia del guardián. 

Otra vez problemas. Primero se terminó el vino, después esto. […] El otro día 
entré en la cocina y no sabía que ella estaba allí, entonces me vio la cara. 
No me gusta ni medio que me haya visto… (2006: 103).

Los contrastes entre ambos universos no cesan: al verdugo le preocupa 
que, si la detenida sale del campo y lo identifica, le pegue un tiro; ella le contesta 
que no, que lo va a invitar a tomar un café, y se ríe.

En «Graciela: Alrederor de la mesa», como indiqué, se revela la tragedia de 
las mujeres que daban a luz en los campos para ser luego asesinadas y sus hijos, 
robados (1986: 18). A Graciela, en los últimos instantes de su embarazo, la hacen 
caminar alrededor de una mesa. La voz narrativa se desplaza de la testigo a la 
amiga desaparecida, de Alicia a Graciela. Las palabras de ambas se entrelazan y 
sus historias convergen. El bebé que Graciela va a parir se confunde con la hija 
de Partnoy y con las hijas y los hijos de todas las madres que atravesaron ese 
calvario. Pero incluso en esta escena la actitud de la detenida es de resistencia: 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   263 29/03/2019   11:13:54



264

Fuerza, hijo, valor, el futuro va a ser tuyo. Tu futuro, hijo, por él renunciamos 
hasta al sol sobre nuestros párpados. […] No los perdones, hijo Tampoco 
perdones esta mesa» (2006: 47).

Si el desafío a la prepotencia del poder continúa en las siguientes 
generaciones, la desaparición fracasa como método. La escritura se vuelve una 
forma sutil de la venganza.

En las noches que desvisten otras noches.  
La recuperación de la vida en el poema121 

He descubierto, sin carabelas ni banderas/que para anular el poder más 
prolongadamente destructivo / aquel que reduce el cuerpo a la materia / es 

suficiente repetir el nombre propio para recuperar la vida. 

Nela Rio. Túnel de Proa Verde. Poema XX

En su conferencia «La vida, un relato en busca del narrador», Paul Ricoeur nos 
recuerda que 

[e]s función de la poesía, bajo su forma narrativa y dramática, proponer a 
la imaginación y a la meditación casos imaginarios que constituyen otras 
tantas experiencias de pensamiento mediante las cuales aprendemos a unir 
los aspectos éticos de la conducta humana con la felicidad y la desgracia, 
la fortuna y el infortunio. (1984: 47–48) 

Nela Rio nos presenta esos casos en sus poemas testimoniales. Su lúcida 
lectura del pasado-presente del secuestro y la tortura revela que arte, ética, 
memoria y reflexión crítica pueden conjugarse. La poesía, en su caso, toma 
la palabra para colaborar en la elucidación íntima de un acontecer histórico. 

Puede que el mal no sea comprensible, pero esta conclusión solo se justifica 
después del camino recorrido para captarlo, para asirlo, para asimilarlo 

121 Una versión anterior de este capítulo sobre la obra de la poeta mendocina exiliada y radicada en 
Canadá se publicó en e-Book. «Memoria testimonial y mandato ético en la poesía de Nela Rio», en 
Nela Rio: Escritura en foco. La mirada profunda, Quantati, 2012.

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   264 29/03/2019   11:13:54



265

[…] Cuanto más hincapié hacemos en su carácter irracional tanto más 
apartamos de nosotros el fenómeno, tanto menos lo comprendemos, tanto 
menos queremos comprenderlo, porque ha sido declarado incomprensible 
[…]; pero el imperativo moral reza tal como lo formuló Thomas Bernhard: 
«Hay que afanarse al menos por el fracaso». (1984: 31) 

En este caso la poeta intenta asir el sufrimiento de un grupo de mujeres 
secuestradas y desaparecidas. Su misión es honrar gestos que son gestas, darles 
el lugar que se han ganado. Con un lenguaje preciso y creando personajes 
inolvidables, logra liberarse y liberarlas.

En En las noches… los dedos de la memoria recorren dos tramas 
entrelazadas: la Represión (con mayúsculas en el original) y la resistencia de 
las mujeres, elaborando un texto no grandilocuente (no dedicado a héroes ni 
esculpido en bronce) sino hilvanado por una voz sutil, parida por el dolor pero 
entregada a una memoria táctil que construye los grandes deseos de la eternidad. 

«Como un crepuscular pavo real/paulatinamente abrí las manos como 
enormes abanicos / me inundó el infatigable placer / de viajar con los dedos / 
separando / las delicadas, tenues gasas del tiempo y del espacio / dedos como 
ojos / descubriendo, tocando / construyendo sosegadamente / los grandes 
deseos de la eternidad». (1989, Túnel de Proa Verde, Poema VIII) 

Nos topamos con cuerpos fragmentados, amenazados en su integridad 
pero habitados por un aura que los sostiene. Cuerpos de mujeres que se ponen 
simbólicamente de pie desde su vulnerabilidad frente al ataque de la tortura. 
Cuerpos de mujeres donde se sedimenta la experiencia en cicatrices que 
adquieren otra significación cuando se da testimonio, cuando se las traduce a 
un lenguaje donde lo sufrido cobra otra forma. Rio encara el trabajoso proceso 
de intentar una transmisión, siempre apostando a la vida.

«Estas palabras / Rompiéndome el pecho / Quieren celebrar la vida en la 
vida viviendo. En las noches que desvisten otras noches» (1989, Poema I: 38).

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   265 29/03/2019   11:13:54



266

Todas las voces todas

En este memorial despierta, minuciosa, la pesadilla del horror, que todo lo 
altera y lo condena. «Cuando el sueño no pertenece a la noche / ni la pesadilla 
al sueño / despertar es cerrar los ojos» (1989, Poema XIV: 50). Inspirado en 
el testimonio de quince mujeres que la poeta conoce, esta crónica en verso 
culmina con el desafío vital de quienes, en la situación límite, se aferran, con 
garras, a su humanidad. En cada verso la alegría de la forma convive con el 
desgarro. La voz (o el gemido) quiere ser una «construcción de la memoria […] 
individual y colectiva» que viene a corregir otras memorias olvidadizas: «todos 
construimos la historia, aun aquellos que nunca aparecerán en los libros, cuyo 
paso por la vida ha sido considerado insignificante» (1984: 76). Los poemas 
impiden que estos personajes desaparezcan en el anonimato. Rio sigue la 
tradición de darle voz a los sin voz, pero su voz poética nos invita, más bien, a 
aguzar el oído frente a los silenciados. Parafraseando a Galeano: no es que no 
tengan voz sino que no la oímos. 

En las noches… pone en escena dos polos enfrentados: el «poder estatal 
total» (Kertész, 2002: 20) y el poder de la resistencia. La electricidad y el agua, 
la violación y el aislamiento, son métodos de ruptura de la identidad que logran 
a veces su cometido. En las mujeres que Rio deja hablar, la desaparición forzada 
de la subjetividad fracasa (si bien la tortura parece a punto de vencer cuando 
logra fragmentar la percepción del propio cuerpo, que no logra reconocerse 
como propio): 

¡Qué lejos están mis pies!/–o quizás ya no son míos–/porque cuando me 
ordenan / caminar hasta mi celda / me es difícil encontrarlos / y me tienen 
que arrastrar empujar patear y me derrumbo. (1989, Poema XVI: 42) 

Sin embargo, puntada tras puntada, a partir del derrumbe se recompone 
quien es capaz de alimentarse del propio terror para sostenerse: «la puerta se 
abre de golpe / y trato de formar una barrera con mis gritos» (Poema X: 26). 
Se poetiza la lucha a muerte por la sobrevivencia de lo simplemente humano. 
Como en el testimonio de Partnoy, el amo pierde. Rio nos dice que, mientras 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   266 29/03/2019   11:13:54



267

quede un puñado de seres humanos que persistan en el desafío, no hay derrota. 
No la hay mientras alguien pueda decir, con frescura infantil: 

…y también hay otras cosas /cosas lindas /cosas que hacen sonreír/ aunque 
a una le duela la boca / y le falten tres dientes que quedaron en el piso 
después de la paliza. (Poema XIII: 36)

La protagonista podría llegar a doblegarse pero no cede. La obra maestra 
del terror falla: no arrasa con la identidad contestataria aunque el cuerpo sufra 
las más duras metamorfosis. En esta inminencia de lo que no llega a producirse, 
la voz lírica recoge vidas y las abraza con una palabra que sostiene la potencia 
de decir ¡NO!!! (Poema X: 28) en el umbral de lo peor. 

Esta capacidad de repeler la victimización hasta en la caída se sostiene 
porque estas mujeres se saben un colectivo: «miro las paredes de mi celda… / 
y ahogo el llanto / en todos los llantos que me precedieron / y sé que no estoy 
sola / y hago del miedo una almohada / y descanso la cabeza el cuerpo el terror 
en la soledad la unión de todas» (Poema IX: 24). 

Están unidas: blancas, indias, amigas, activistas, en tácita respuesta 
al por algo será (por el que las secuestraron). Estas mujeres eran militantes, 
incluso algunas participaban en la lucha armada. No se reniega del ideario de la 
época: la fe en el éxito de la revolución. Sin embargo, Rio plantea la limitación 
de un activismo negador de los conflictos de género; una voz anticipa lo que 
sucederá en cuanto el olor a pólvora se esfume de la atmósfera: «pero hoy ha 
llegado la hora / en que la revolución ha triunfado / y la alegría se cae a pedazos 
/ cuando a mi fusil honesto lo cambian / por la taza de café / que debo servir 
a los ejecutivos» (Poema XXII: 54). 

Parece, además, que el ejecutivo al que la mujer le sirve café puede ser 
uno de sus ex-compañeros de militancia. «Y grito que la libertad de mi pueblo 
/ debe ser también mi libertad. / Pero dime dime / ¿por qué debo yo gritar?/ 
Nadie escucha a esta mujer / porque los hombres están festejando la victoria» 
(Poema XXII: 56).

En unos pocos trazos, siempre fiel a la economía de un decir escueto 
y en tensión (para serle fiel a esa existencia huérfana de todo menos de su 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   267 29/03/2019   11:13:54



268

entereza), se deja constancia de la victoria moral sobre quienes tienen «el 
caminar pesado del torturador / que ha dejado su humanidad colgada / en el 
perchero de su casa» (Poema X: 26).

Esta lírica se afana por transfigurar el fracaso en victoria: quienes se 
resisten a «cantar» bajo tortura, cantan en estas lúcidas estrofas. El dolor puede 
y debe ser pensado, recalca la poeta a cada paso. Rio escribe, recordemos, 
para comprender y para que comprendamos. Su poesía encara con realismo 
una situación que parece surreal. Su estilo llega, a fuerza de imágenes, a lo 
más devastador –el lugar donde ya no se puede pensar– para recuperar ahí 
su contracara. 

El libro contiene (a diferencia del Estado exterminador, que no contiene) 
a mujeres perseguidas, cercadas, heridas, abusadas, violadas, que logran 
triunfos tan invisibles como contundentes. Las mujeres aparecen con su 
subjetividad resistente. El poder las lanza –en la terminología de Judith Butler– a 
lo abyecto (lo arrojado afuera) pero la poeta las rescata de ese lugar. Al hacerlo 
su voz se ubica en segundo plano, «con respeto», y en ese tono sostiene la breve 
biografía del personaje cuya tragedia describe. La voz lírica muestra la silueta 
de torturadas que siguen siendo las guardianas de lo humano hasta la muerte. 
«No hay nada más / que los inmóviles gestos de la muerte (Poema II: 10); mil 
balas como lanzas / clavan a la fugitiva / en el único lugar que le queda de su 
patria (Poema IV: 14); y a mi sangre se la llevan / los soldados / que llevan una 
nube llena de muertos» (Poema V: 16). 

Finalmente, el poema dedicado a María –la india– registra nítidamente 
la matriz íntima de estas vidas que subsiste más allá de la muerte: «Y bajé/ 
del monte a paso lento / hasta confundirme / con los gritos cercenados / las 
bocas abiertas / los estómagos hinchados / las manos crispadas / los cadáveres 
putrefactos / y encontré a mi pueblo vivo!» (Poema VI: 18). Mientras una voz 
los nombre, la vida persiste en el seno mismo de la muerte.

«El silencio también se rompe con poemas» (Prólogo, 2004: 12). Rio 
asume la responsabilidad de romperlo para que resurja el sufrimiento relegado, 
segregado. Aspira a desafiar el doble silencio que sufren las mujeres, víctimas 
del abuso del poder y de un discurso que las ignora. 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   268 29/03/2019   11:13:54



269

Procedimiento. Memoria de La Perla y La Ribera.  
La palabra herida

Porque no se trata simplemente de escamotearle retazos al olvido sino de 
articular, trabajosamente, afecto, imaginación y reflexión. 

Leonor Arfuch 

Susana Romano-Sued, mediante una prosa descarnada, expone en 
Procedimiento… las atrocidades que sufrieron las mujeres en los campos La 
Ribera y La Perla, en un lenguaje poético lastimado, fragmentado. El libro se 
escribe en Alemania, se publica en Argentina en 2007 y se reedita en 2009 y 
2012. 

El procedimiento de lectura de la tercera edición (diseño de Miguel 
De Lorenzi) se inicia con una intervención a manos del lector. El libro tiene 
dos tapas idénticas superpuestas, y al arrancarse una parte de la primera 
se visibiliza una rasgadura en la imagen de la portada: la de un conjunto de 
nubes rodeadas por un alambrado, a la vez abiertas a un cielo gris (Ilustración 
«Atrapado con salida IV», Diana Dowek, 1977). El texto se abre tras este quiebre, 
a partir del cual se ingresa en un universo lírico que lo replica con una prosa 
que es poesía y viceversa. La obra desnuda y desmenuza el horror, lo susurra, 
lo grita, lo envuelve. Mientras se deja someter a él lo remece, mientras se deja 
acosar lo acosa, con cada sílaba y en cada silencio. Las palabras nunca agotan su 
búsqueda en el intento de narrar la atrocidad. Deambular de párrafos, de voces, 
de vidas y de cuerpos que aluden a los matices de lo padecido y no archivado; 
conjugación interminable de lo que no se puede olvidar pero tampoco recordar 
a la manera de otras experiencias. «Tesoros de memoria, retazos ofrecidos de 
claves necesarias para reconstruir» (Romano-Sued, 2012). Se ofrecen recortes 
para una posible reconstrucción del desastre, que Esther Andradi describe así:

Un grupo de mujeres confinadas, encapuchadas, los cuerpos apenas 
cubiertos, apenas alimentados, apenas vivientes, a expensas del maltrato, 
los golpes, el ensañamiento de sus secuestradores […]. Son frases, sonidos, 
gritos, quebrantos, cuidados, silencios. El argumento es desarrollo, conflicto 
y desenlace a la vez, no hay jerarquías en este relato ni una sola frase que 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   269 29/03/2019   11:13:54



270

sobre, ni un adjetivo de más. Ni heroicidad ni elocuencia ni protagonismo, 
sobrevivir quieren los cuerpos. Quien lee se hunde bajo la tierra en este 
viaje boqueando hasta la superficie, mientras oye las voces de los que ya 
no vuelven… (En línea. «La palabra rasgada»)

[Para la autora los personajes componen] una coalición entre los que 
viven actualmente y los que ya han muerto, los olvidados, los sacrificados, 
vencidos. Sus visiones y sabidurías forman parte del acervo de la 
humanidad; ese acervo no se consigue nunca únicamente a través de la 
reconstrucción histórica. Eso solo es posible narrando en contra del tiempo, 
y por eso hay que intentar contar, contar una y otra vez. (Romano-Sued, 
2012. Epígrafe de Juhan Baptist Metz y Elie Wiesel, Esperar a pesar de todo)

Contar una y otra vez y también leer: necesitamos que las voces de los 
expulsados y los hundidos resuenen en cada adjetivo, en cada pausa. «Vení, 
dame, ayudáme a no olvidar a narrar derribando empolladas negaciones criadas 
por manos de verdugos…» (Romano-Sued, 2012: 47). Nos interpela un coro 
trágico que nos susurra cómo fue violado, arrasado, sometido, abandonado a la 
nuda vida. Voces arrinconadas que, en sordina, develan los avatares padecidos 
por un sector nada homogéneo de mujeres devenidas «enemigos» para el poder. 
La gesta purificadora no está solamente en manos de los militares. Sin una 
sociedad civil que apoye o dé vuelta la cara, nos dice la autora, el exterminio 
no se puede llevar a cabo. 

Sin embargo esta autora, como dijimos, no reivindica la literatura 
testimonial. Si le preguntan cómo construir el relato del exterminio responde: 
mediante la ficción.

Cualquier semejanza con la realidad no es pura coincidencia, pero nada de 
lo que aparece en Procedimiento... forma parte de un legado testimonial ni 
biográfico de la autora. Su testimonio ya tuvo lugar frente a la Conadep en 
su momento, y luego durante los juicios para reclamar ante el Estado. «Este 
libro me libró de esa interminable escritura que para mí fue un sufrimiento», 
cuenta Romano-Sued algo superada ya de esa etapa en que las múltiples 
versiones de la novela, acopiadas en resmas interminables, la acosaban en 
su cuarto de trabajo. Hoy casi puede esbozar una sonrisa cuando recuerda 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   270 29/03/2019   11:13:54



271

a esos «papeles mandíbula» capaces de devorarla en el intento. (Entrevista 
a Romano-Sued, Engler, 2007, en línea) 

A diferencia de Valdés, que se irritaba cuando a su testimonio lo llamaban 
novela, Romano-Sued no quiere que leamos su novela como testimonio. Esta 
divergencia se vincula, me parece, a las reacciones de los escritores-testigos ante 
el horizonte político y cultural de su época. Valdés no quería que se diluyera 
la potencia de su denuncia cuando nadie parecía admitir el terror chileno; 
Romano-Sued, en cambio, subraya su trabajo artístico frente a una abundancia 
de registros del terror argentino que exhiben un nivel cero de elaboración. 
Quiere enfatizar la obra literaria a contrapelo de una difusión masiva que, si 
bien es necesaria, puede llegar a transformar al genocidio en vulgata. 

Se ha ido generando una brecha, una distancia que se va acrecentando 
entre lo acontecido, en Auschwitz, en la ESMA, en Ruanda, y lo que se viene 
representado para la imaginación común, que se puebla con los materiales 
provenientes de libros, documentales y películas, en muchos casos 
simplificaciones que apelan a la simpatía, al «emocionarse con». Primo 
Levi advirtió tempranamente este movimiento discursivo: el exterminio, 
acontecimiento histórico por excelencia, ha pasado a ser, sobre todo en el 
vértigo de la producción discursiva que llamamos posmoderna […], una 
parte de la cultura occidental. Es decir, que hay un fenómeno […] que vuelve 
banal y simple al exterminio. (Engler, 2007)

Y por eso, agrega Engler (2007), Procedimiento... es una creación literaria, 
ficcional, que ha recurrido a fuentes, documentos, experiencias personales, 
literaturas, películas, relatos testimoniales, pero es ficción. Si se la rodea del 
predicado de «novela sobre violaciones a los derechos humanos» es probable 
que concite de inmediato un tipo de lectura, una restricción, una orientación 
puramente heterónoma, que ciega la mirada sobre la densidad de la materia 
del lenguaje. En realidad no hace falta dirimir si se trata de literatura o de 
testimonio. Más acorde con los tiempos de conmoción histórico-social y 
existencial es «la concepción móvil del arte» de Maldestam que recoge Estrin: 
«partera de la historia, que no trabaja con viejas definiciones ni acepta que 
las obras pertenezcan a géneros ya instituidos…». La escritura, sobre todo 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   271 29/03/2019   11:13:54



272

en momentos en que la vida es atrapada por la historia, en que la historia 
irrumpe en la intimidad más que nunca, se aboca a una tarea donde no se 
recurre a ninguna explicación, sino que se produce «un auténtico quedarse en 
la literatura, único resguardo. No se interpreta; se muestra» (subrayado mío, 
2012: 311). En este sentido, es imposible no asociar su texto a otras escrituras 
sobre el exterminio, como la poesía de Paul Celan (que incluye en su libro). 
La suya es una búsqueda más de las «palabras para decirlo». En este sentido, 
el adjetivo testimonial no empobrece la lectura, apenas la sitúa. La autora 
despliega ecos de vivencias de un grupo de cautivas; no asume su nombre en 
la trama, usa el impersonal «Ella» para hablar de todas y revela su intimidad 
entre paréntesis. Pero el nudo de su experiencia y la obsesión por narrarla, las 
voces que la nombran, la ubicación del acontecimiento en la historia y en la 
geografía, configuran un testimonio. Este criterio, a mi juicio, no va en desmedro 
del énfasis en el artefacto artístico ni de la intención de narrar un fenómeno 
que no se circunscribe a una región o a una época. Romano-Sued concluye 
este texto a unos treinta años de su secuestro y detención en los sótanos de La 
Ribera. Y el nombre singular de esta subjetividad arrasada es, como admiten los 
paratextos (prólogo y postfacio), el de una de las ex detenidas-desaparecidas 
de los campos de concentración cordobeses. Lo esencial es que su libro rescata 
«la conjunción entre intención estética y exigencia ética, que es lo que está en 
el corazón del arte» (2007).

Narrar lo insoportable

En la contratapa de la última edición Luisa Valenzuela pregunta: «¿De qué 
manera se logra narrar aquello que está tan al borde de lo […] insoportable que 
se ha logrado soportar…?». Romano-Sued responde:

Se lo logra desmembrando, desarticulando. Como los cuerpos sufrientes, 
este texto responde también a un procedimiento, el de construirse alrededor 
de la ausencia de artículos determinados, creando así un espacio mercurial 
que nos involucra a todos. […] La notable falta de artículos determinados en 
el universo de la excepción revela un mundo cuya gramática tiene agujeros 
negros que devoran el sentido. Así lo pensó la poeta: […] me di cuenta de 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   272 29/03/2019   11:13:54



273

que no podía contar en una lengua llena de determinaciones lo que no 
está determinado, lo que está fuera de toda regla, fuera de toda ley, que es 
el estado de excepción. […] entonces, pensé, yo puedo probar sacando los 
artículos. […] Pero también tenía que haber algo que raje esa letanía, algo del 
orden de lo vertical, que son las frases del torturador […]. Fue en esas frases 
cortas que son brutales donde coloqué la responsabilidad de las acciones, 
porque en la letanía no hay acciones, hay un cantar... (Engler, 2007)

Las claves ideológicas de esa gesta persecutoria y asesina la dan esos 
tramos verticales, con voces que bajan como látigos:

–Faltan contribuciones sinceras; sobran arrepentimientos boca afuera. 
Queremos fe patriótica, sentimiento nacional. […]

–Más bien zurdas cipayas. […]

–Ustedes no tienen pensamiento nacional, hay que reimplantar ideales 
en esta patria recobrada heroica de inmensas tradiciones, arrancar de raíz 
complicidades sionistas. (2012: 23)

Las «zurdas cipayas», para los perpetradores, son las izquierdistas 
«cooptadas por ideologías foráneas», y las complicidades sionistas son las de 
los judíos («Judeo-bolches apátridas»).

En esta búsqueda radica el esfuerzo «por tallar el lenguaje a voluntad 
hasta hacerlo hablar en una lengua nueva capaz de narrar aquel infierno» 
(2007). Y necesita «gubias y cinceles» porque cuenta lo insoportable. Para 
Nathalie Goldwaser y Tomás Vera Barros el método que usa es la «fotografía-
literaria». Tanto la fotografía como la poesía y la literatura han acompañado a 
la muerte y lo siguen haciendo: 

En conjunto, cuando representan el sufrimiento, permiten al espectador/
lector ponerse ante el dolor de los demás. Pero el quid de la cuestión estaría, 
para Sontag, en traspasar el umbral de la repugnancia ante el horror, único 
método para no ignorar la historia (2012: 168 «Postfacio»). 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   273 29/03/2019   11:13:54



274

Traspasamos el umbral de la mano de la poesía, que nos sumerge en 
ese espacio de letanías y cortes verticales mediante un lenguaje que evita la 
exhibición morbosa de la violencia. Lenguaje que nos abre al lugar donde 
el tiempo se deshace: el crimen de lesa humanidad persiste, es un presente 
que demanda el esfuerzo de exorcizar sus huellas. Como se indica en la 
introducción, «en el libro no hay un pasado a visitar, unos hechos a recordar, 
sino un presente que insiste, que se repite en cada página, en cada lectura 
(Ledesma, 2012: 13). 

Procedimiento... nos habla de los campos tratando de salirse del instante 
histórico particular para referirse a todo sistema de excepción. Y sitúa lo 
expulsado del mapa marcándolo con exactitud en la geografía actual. Es 
sabido que topografía y desaparición se vinculan por la naturaleza misma de 
la práctica genocida. Justamente por eso el texto da señas lugares que fueron 
siniestros, precisas de que emanan ambigüedad y misterio para algunos, terror 
para otros e indiferencia para muchos, incluso cuando se han transformado 
en sitios de memoria. 

El campo La Ribera, entre 1983 y 2008 funcionó, paradójicamente, como 
establecimiento educativo. Recién a partir del 2009, gracias a la presión de 
activistas de derechos humanos y docentes, se recuperó como museo de la 
memoria, y la escuela mencionada en el libro se mudó a un edificio construido 
en la vecindad. Esta cartografía urbana del terror equivale a una lucha contra 
el negacionismo (porque usar un ex campo como escuela no es otra cosa que 
la negación del exterminio). Romano-Sued lo sabe y su escritura, anterior al 
tiempo en que La Ribera dejara atrás su disfraz escolar para mostrar las capas 
geológico-criminales que lo constituyen, se adelanta e indica las coordenadas 
espaciales y lingüísticas de los centros clandestinos: 

Muy cerca de la ciudad de Córdoba, sobre la autopista que une la capital 
provincial con Villa Carlos Paz, en las inmediaciones del puente nuevo que 
conecta con la entrada a Malagueño, está La Perla, el centro clandestino de 
detención más importante de Córdoba, durante la última dictadura. Sus 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   274 29/03/2019   11:13:54



275

instalaciones están sobre una loma, a mano derecha en dirección a Carlos 
Paz, y se pueden observar desde la ruta. Se lo llamaba «la Universidad»122. 

En tanto que el campo de La Ribera se llamaba, en la jerga de los represores, 
La Escuelita, y en los papeles, un «lugar de reunión de detenidos»: 
eufemismos empleados para la tortura sufrida por los secuestrados y 
desaparecidos que pasaron por esa cárcel militar, enclavada en plena ciudad 
y vecina al viejo cementerio de San Vicente. (2012: 19)

Las voces de las víctimas de estos campos, entreveradas con las órdenes 
de sus torturadores, flamean sobre el paisaje naif de la arquitectura educativa. 

Cuando se vuelve de un entierro en el Cementerio San Vicente, yendo hacia 
el centro de la ciudad, enseguida se divisa la escuela, levantada sobre los 
escombros del Campo de La Ribera. Desde la zona alta de la calle puede verse 
el patio de recreo, lleno de blancos guardapolvos y de bullicio. Y también 
el mástil, con un cantero de flores. En ese mismo lugar fue encontrado el 
atado de trapos envolviendo los papeles con los testimonios. (2012: 19)

Para presentar la urdimbre de voces abandonadas por el horror la autora 
inventa un fajo de papeles con testimonios, un diario que hace trizas la noción 
de diario. Según esta ficción, de ahí surge el libro, que

se articula en cuarenta y cinco textos o capítulos que remiten a días, horas, 
minutos, claves de otro tiempo ni cronológico ni medido. Por ejemplo Día 20 
catorce, o Día menos seis, una hora, o este otro: Día ciento seis, crepúsculo. 
Los capítulos, desde su nombre mismo, parecen llamadas de un lugar 
ignoto, registros recuperados a medias de una «zona» con otros códigos, 
otras dimensiones. Como si se tratara de traducir lo vivido, lo sentido, lo 
dolido en un espacio semejante al de una pesadilla, que continúa durante 
la vigilia y el sueño, y de donde no todos los cuerpos vuelven. De la muerte 
a la vida o viceversa, porque no se sabe adónde van ni dónde están, no hay 
ni futuro ni pasado. (Andradi, 2012)

122 Wornat y Lewin completan la descripción: «…el edificio había sido construido […] a pedido de los 
militares a comienzos de la década del 70, por la empresa a cargo de levantar el Estadio Olímpico 
para el Mundial de Fútbol […] Fue entregado a mediados de 1975 y en muy poco tiempo se convertiría 
en el principal centro clandestino de la provincia, donde serían asesinadas dos mil quinientas 
personas. Luciano Benjamín Menéndez solía visitar el lugar, donde efectivos del Ejército, policías, 
gendarmes y civiles, todos bajo su mando, participaban en secuestros y torturas» (2014: 316).

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   275 29/03/2019   11:13:54



276

Los testimonios de los hundidos, ficcionalmente encontrados y 
poéticamente recuperados, se desenvuelven como páginas de un relato 
colectivo organizado por criterios que no se conjugan en términos del 
calendario. En este diario hay cronologías indescifrables (por ejemplo, empieza 
por el «Día tres. Hora tres», donde los alumnos a coro le dicen al profesor «nos 
arrepentimos» y él responde:

–No alcanza con arrepentirse, hay que limpiarse, sacarse todo ese 
psicologismo, ese materialismo. Ustedes tienen mucho Cortázar y mucho 
Marx en la cabeza; están enfermos (Romano-Sued, 2012: 22).

El relato también alterna entre «acá y allá», contraste entre el reino de 
la absoluta dominación y vejación y el horizonte cotidiano del «afuera o allá» 
que sigue su ritmo como si ese «adentro o acá» no formara parte del sistema 
humano. Allá hasta los funerales tienen lápidas y fotos, «aliviando deudos 
en ritos servicios funerarios decentes oficiados en benigno suelo» (2012); 
allá la muerte existe, acá es la vida despojada de sentido. Los secuestrados no 
pertenecen, no tienen derecho al ritual, ni a las lágrimas ni al consuelo. Hay 
que adaptarse a este régimen para sobrevivir. 

Las prisioneras murmuran:

–Te conviene resistir brazos en alto, reptar si es que hace falta, marchar 
cuando te mandan.

(Acá estridencias de mujeres de voz ronca atravesando umbrales, tímpanos, 
sienes, vienen de mundos viejos, recorren mi cabeza, entran en mi miedo, 
ensordeciendo estruendos de corazón desbocado.)

–Se me desmanda todo, cabeza, pies, espaldas.

–Es como es.

–Borbotones de sílabas se me estancan.

–Dejáte palpar y toquetear, no opongas resistencia. (2012: 24)

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   276 29/03/2019   11:13:54



277

Romano-Sued es una de las primeras en narrar el crimen de la violación 
sistemática, tan difícil de asumir en ese entonces porque los espacios públicos 
para enunciarla no estaban habilitados. Se interrumpía a las mujeres cuando 
mencionaban el tema en los tribunales y no había una categoría legal específica 
para este crimen. 

(A punta de metralla me calzan estrechos pantalones de raso. Me pongo 
a tiritar). 

Llegamos a destino, nos sacan grilletes; esposas, vendas, mordazas, no. 
Adentro nos dejan mirar oscuridad. Hay voces de hombres conocidos de 
uniforme y de ropas de civil. (me tocan me recorren de arriba abajo, entregan 
dinero a oficialas y acompañantes).

Allá se huele vino barato en oleadas de aliento y colonias. A sórdidos 
rincones nos llevan nos empujan, caemos enredados en colchones con 
sábanas de áspera cretona; y sin quitarnos faldas ni medias ni camisa, 
ellos se desabrochan urgentes nos penetran mientras nos amordazan y 
amarran con correas.

–Apuren, apuren, que hay cola larga y mucho que atender. (2012: 67–68)

Otra de las tantas hilachas del desgarro que hilvanan estas voces es la 
traición: «Carozos de memoria atragantan, quedando con aliento atravesado 
por nombres, fragmentos, esquirlas de palabras mundanas visiones de traición» 
(2012: 47), que se muestra como dinámica integral de la vejación superlativa 
que se adueña del espacio-tiempo y de los cuerpos para reinar. 

–Ya sabés que colaborando hasta se pueden salvar (2012: 124).

–Callate, firmá, todos firman, son declaraciones de rutina, no sirve declarar 
sin firma, porque no vale nada.

Se apilan, chirrían papeles surcados de caligrafías ciegas. (2012: 126)

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   277 29/03/2019   11:13:54



278

Procedimiento no descarta ningún aspecto de esta experiencia. Lo hace 
siempre de forma contundente, en unos pocos trazos. El robo de bebés tampoco 
está ausente: 

(Barrunto adivino silencio acerca de mi hijo pequeño, que no averigüen 
nada, ojalá: que no sea arrancado entregado a milicos, civiles patriotas 
que aclaman que apoyan ensalzan procesos de reorganización nacional). 
(2012: 87)

Al final del libro surgen los vuelos de la muerte, como destellos:

Tuve vértigos 
como si alguno más 
se cayera del mundo (2012, 158).

La escritura, en este punto, retoma la ficción del «hoyo donde fueron 
hallados los papeles en el atado de trapo hecho jirones» con este comentario 
de la autora: «No hace mucho que me atrevo a hacer estos trayectos, andar 
por esos lugares donde anduvo mi madre, que me legó la sangre, la letra y la 
memoria». La genealogía del dolor vuelve a remitir a la Shoá y a la ineludible 
necesidad de asumir su trágico legado.

Una sola muerte numerosa. La escritura y mi vida

Mi propio testimonio de la experiencia sufrida en un CDTyE argentino, 
el llamado Club Atlético, no es mi propio testimonio sino, ante todo, un 
conjunto de voces entramadas con la mía. A mediados de julio de 1977 un 
autodenominado Comando Conjunto nos secuestró en Buenos Aires a mi 
hermano, a su pareja y a mí con diferencia de horas y en distintos lugares. Hacía 
unos meses habían desaparecido mis dos primos hermanos, Abel y Hugo123. 
El terror nos pisaba los talones y estaba a punto de irme del país. No llegué a 
tiempo, me llevaron antes. Nos llevaron. Solo yo sobreviví. 

123 En su caso, secuestraron un cadáver –se suicidó para no caer en manos de los secuestradores.

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   278 29/03/2019   11:13:54



279

En el exilio la escritura se convirtió en un albergue donde podía, de a 
ratos, liberarme del peso de memorias nada abstractas, más bien corporales, que 
me tomaban por asalto. Cuando me dispuse a conjugar resonancias y palabras 
no se me ocurrió preguntarme si lo que hacía era o no dar testimonio; se trataba 
de darle espacio a la urgencia de transmutar huella en lenguaje, de nombrar la 
pérdida y el quiebre, de comprender. La forma que se impuso fue literaria. El 
decir, el trabajo poético y narrativo me dictaban un camino: «siempre gatillar 
más rápido que la mole viscosa del dolor» (Georgina Aguerre, «Balsas», 2013). 

Volví a la Argentina durante la posdictadura para recoger testimonios, 
hilos truncos del mismo tenor, reverberaciones de la muerte que nos atravesó. 
Escribí Una sola muerte numerosa a lo largo de un desplazamiento que abarcó 
varios países y años (entre 1977 y 1996). Finalmente, gracias a un premio que le 
solían otorgar en los Estados Unidos a literatura hispánica, Letras de Oro, se 
publicó en ese país (1997 y 2002), más adelante en Argentina (2005 y 2006), 
en Alemania (2014) y en España e Italia (2018).

El viaje existencial y escritural, o la búsqueda de cómo contar una 
experiencia arrasadora para que la rememoración transmute en otro registro, 
menos opresivo, zarpó en 1982 hacia el formato libro del puerto de Vancouver. 
En la Universidad de la Colombia Británica un profesor que dictaba el curso 
Autobiografía nos dio la opción de escribir la propia, en lugar del ensayo final. 
Eso hice y me incentivó a seguir. Con el tiempo incorporé un coro de voces, 
porque no me bastaba con mi propio relato. Leyendo Create Dangerously de 
Edwidge Danticat entendí que ese deseo de entrelazar la propia memoria con 
otras no era nada original: 

Puesto que nuestras historias son las hijas bastardas de todo lo que hemos 
experimentado y leído, mi deseo de contar algunas de mis historias a la 
manera de un collage, fundir mis propias narraciones con las narrativas 
orales y escritas de otros empieza con la lectura de [...] libros que podrían 
haber sido escritos solo por huérfanos literarios, para ofrecérsela a otros 
huérfanos literarios. (2010: 62) 

Era, éramos, huérfanos culturales y existenciales y nos buscábamos 
entre las páginas de nuestros libros en primera persona del plural. Había 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   279 29/03/2019   11:13:54



280

perdido compañeros, familia, geografía, lengua, pertenencias, fotos, parientes, 
amigos, significación. Habíamos perdido. El tejido social se había resquebrajado, 
había sido procesado por un engranaje sangriento y flotábamos como átomos 
disparados de su órbita. Los más afortunados éramos refugiados; los nada 
afortunados eran cuerpos en tumbas NN, o en el Río de la Plata, o más allá. Por 
eso me urgía escuchar a otros: quería recuperar una comunidad, aunque fuera 
de damnificados. En 1987 busqué a mis pares (otros testigos de la época) y les 
pedí que me contaran cómo habían sobrevivido, qué recuerdos los atrapaban. 
De sus palabras brotaba la intensidad que tiene la primera rememoración en 
voz alta. El renacer de un tramo casi espectral de la vida tiene un extraño brillo. 
Es un alivio contar y ser escuchado. En este recorrido que llevé a cabo por las 
evocaciones de otros, cada historia iluminaba más pliegues de la catástrofe y 
me revelaba que nuestras voces eran ecos de una sola muerte numerosa. La 
lucha por un mundo mejor, como se decía entonces, había sido arrojada al 
mar. Éramos un coro que, al susurrar la pesadilla, revelaba la devastación de 
un universo. En nuestra memoria navegaban cuerpos, ausencias, lágrimas, 
risas, derrota, resistencia. 

Una sola muerte numerosa es en verdad una sola muerte numerosa; esto 
es, el relato entrecortado de cuantas como tantas voces que en testimonios 
escritos y orales recuerdan un momento inolvidable de la historia de un 
país, Argentina, en la que los grupos de tareas y el terrorismo de Estado 
se ensañaron en el cuerpo social de todos los vivos vivos y de todos los 
vivos muertos. Por eso es que no hay «yo» singular en este relato, sino uno 
colectivo, el nosotros de esa sola muerte, esa sola tortura, esa sola pena, 
y ese solo afecto, uno solo todo. El yo es un nosotros (con) fundido en 
historia e historias en la que se pierde toda identidad individual, en la que 
la identidad individual es inconmensurable con la colectiva. […] 

No queremos que el flujo se interrumpa. Queremos que nos cuenten más; 
que al menos uno de los hilos narrativos llegue a su fin. Pero eso no se 
puede, como no se pueden decir todas las palabras en el interrogatorio 
–siempre hilos de vida trunca, no lineal, interrumpida. Porque la historia 
de vida cotidiana, burguesa, individual, confiada, se cortó. Y porque por 
eso mismo, en la Argentina, el quiebre es grieta presente presenciada. 
(Rodríguez, 1998: 204–205)

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   280 29/03/2019   11:13:54



281

El título me llegó a través de Eloy Martínez: 

Desde 1975, todo mi país se transfiguró en una sola muerte numerosa que 
al principio parecía intolerable y que luego fue aceptada con indiferencia 
y hasta olvido (Lugar común la muerte, 1978). 

El escritor aludía a la atmósfera del país en dictadura, pero también 
podía aplicarse a los noventa, cuando terminaba el libro y la Argentina parecía 
haber asimilado el individualismo a ultranza, la banalidad al por mayor y la 
orgía privatizadora. 

Sin embargo, los sobrevivientes seguían siendo las nervaduras indelebles 
del horror. En el caso de Una sola muerte numerosa, las hebras de tantas 
existencias mutiladas habían empezado a tejer –con paciencia de hormiga y 
precariamente– una trama: «… hilachas de textos entrecortados, desgarrados, 
que se imbrican en un relato hecho de residuos, de ruinas» (María A. Semilla 
Durán, 2010: 40).

Como no había género que me bastara, filosofía que me diera respuestas 
ni amigo que me aconsejara, lo intenté todo: la prosa poética, el recorte 
periodístico, el registro oral transcripto, la ironía, el humor negro, los cortes 
bruscos para acelerar del texto, las asociaciones visuales y lingüísticas, la 
incorporación de letras típicas de nuestro acervo cultural –desde rimas 
infantiles hasta canciones patrias, pasando por el ineludible tango–. Lo que 
hacía, sin saberlo, era reescribirme y reinventarme desde el exilio. 

Para solicitar refugio político en Canadá tuve que redactar un testimonio 
que recité frente a los oficiales de inmigración. Los lazos causales, las 
conexiones entre contexto político y experiencia tenían que presentar un 
«balance objetivo». La estrategia resultó exitosa, pero esa versión me pareció 
una carcasa vacía: le faltaban cuerpos y caras, nombres, vínculos, «memorias 
iluminadas en el instante de peligro», al decir de Benjamin.

La gramática apta para transmitir este tipo de memoria en un 
recinto oficial, ante un público atento a su exactitud –es decir, a su falta de 
contradicciones, a su racionalidad y coherencia, a la coincidencia de los datos 
aportados con los hechos– no me servía más que para conseguir el ansiado 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   281 29/03/2019   11:13:54



282

estatuto legal. Por eso escribí, para mí, una versión distinta, con un lenguaje 
dislocado y a menudo irónico que captaba con mayor precisión el tipo de 
violencia padecida y el impacto de estos crímenes en la intimidad. 

Una magia perversa hace girar la llave de casa. Entran las pisadas. Tres 
pares de pies practican su dislocado zapateo sobre el suelo la ropa los libros 
un brazo una cadera un tobillo una mano. Mi cuerpo. Soy el trofeo de hoy. 
Cabeza vacía, ojos de vidrio. Los cazadores de juguete me pisan pisa pisuela 
color de ciruela… 

Pero no todos los días ¿o todos los días? se rompen las leyes de gravedad. 
No todos los días una abre la puerta para que un ciclón desmantele cuatro 
habitaciones y destroce el pasado y arranque las manecillas del reloj. … 

–¡De pie!– y una se para sumisa confundida atontada vencida y grita –¡me 
llevan, me llevan!– mientras dedos metálicos se clavan en la carne […] Dos 
de la tarde impune la tiran a una al ascensor la arrastran. En la vereda una 
patalea contra un destino sin nombre en cualquier fosa colectiva. […] Mi 
nombre se agita salvaje a punto de ser vencido. […] Me empujan. Aterrizo 
en el piso de un auto. […] Soy un juguete para romper. Pisa pisuela color de 
ciruela. (Strejilevich, 2018: 27–29)

Forcinito dice que «la memoria es aquí un acto poético, en el cual parece 
perderse el sentido y la lógica a través de la fragmentación y de saltos, grietas 
o huecos que no hacen más que comprobar la imposibilidad misma de dar 
evidencia» (2017: 291).

Como indica Appelfeld, «el asunto no era apilar hecho tras hecho sino 
elegir los más necesarios, esos que tocan el corazón de la experiencia y no 
sus bordes» (1994, XII–XIII). No quería producir un impacto emocional, sino 
apenas contar(me) la historia para convivir con ella. Necesitaba una lengua 
capaz de revelar matices, ambigüedades, resabios, incertidumbre, confusión, 
desorientación, pérdida. No fechas ni cronologías, no pruebas ni cifras. Una 
lengua fiel al revés de la trama (David Viñas dixit) capaz de nombrar lo vivido. 
La historia no solo incluye el campo sino pinceladas de pasado y presente. Al 
fin y al cabo, la forma más radical de exclusión exacerba violencias nada ajenas 
a las sociedades que la hacen posible.

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   282 29/03/2019   11:13:54



283

Creo que más que re-presentar el horror lo dejo filtrarse a través de otras 
dimensiones de la experiencia en la que deja su huella. La superposición 
de escenas –la infancia, lo que vino después– me permiten revelar eso que, 
de decirse explícitamente, se volvería un dato más. Trato de superponer 
mundos de adentro y de afuera para relatar lo que somos. Y el horror forma 
parte de lo que somos. (Entrevista de Jorge Boccanera, 2000: 106)

La lógica del relato y su final

«La lógica del relato no será una lógica narrativa, sino una lógica poética, 
semántica, por un lado, y una lógica polémica, política, por el otro» (Semilla 
Durán: 140). Siguiendo estas lógicas, que cuestionan el término tal como 
lo solemos emplear, las escenas se fueron enlazando gracias a un montaje 
particular, asociado al mecanismo de la rememoración: 

Solo a partir de la memoria que asalta el presente y de los testimonios 
de otros sobrevivientes se puede estar con los desaparecidos, quitarles 
su condición de ausentes. Por eso Nora interroga, no acusa …Solo así, 
elaborando, trabajando el duelo, se permite construir una memoria que 
admite un futuro. (Zuffi, 2017: 303) 

Esa memoria es la de una sola muerte múltiple, una constelación 
imposible de abarcar:

El testimonio no puede sino prometer y cuestionar la expectativa de saber, 
de entender y de recordar. Hace visible un mundo incomprensible, pero 
también permite hacer visible el límite de lo visible, cancelando la ilusión 
de que es posible reconstruir la trama del pasado. La poética interviene en 
esta paradoja a través de un ejercicio de imaginación que recompone lo que 
no puede ser reconstruido desde un lenguaje marcado por la gramática y la 
normativa de la atemporalidad lineal. (Forcinito, 2017: 291)

¿Cómo encontrarle un final a un texto semejante? Era difícil. Hasta que 
un día se presentó la ocasión de compartir el texto en un encuentro organizado 
en el ex campo Club Atlético en los noventa. Por primera vez nos reunimos 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   283 29/03/2019   11:13:54



284

sobrevivientes, vecinos y amigos en los restos del otrora centro clandestino124. 
En ese preciso lugar leí la descripción de mi secuestro (el párrafo inicial de mi 
testimonio, en ese entonces manuscrito). Ese fue, para mí, un «momento de 
ser», según la expresión de Virginia Woolf. No solo había sobrevivido, sino 
que la escritura de mi/nuestra experiencia se volvía pública en el preciso lugar 
destinado a suprimirnos. Era una reparación simbólica: En una suerte de juego 
de espejos, esa intervención se impuso como cierre del libro. 

En esos años me había propuesto dilucidar cómo habían testimoniado 
otros, y el título que resumió esta búsqueda fue El arte de no olvidar: literatura 
testimonial en Chile, Argentina y Uruguay entre los 80 y los 90 (2005). Con 
el correr del tiempo y de las cavilaciones, con el auge de las políticas de la 
memoria y la trasmutación de los sobrevivientes en testigos, seguí cuestionando 
el estatuto de la verdad en que se suelen encasillar estas memorias, con la 
sensación de que se anunciaba un cambio en la recepción.

Los juicios del nuevo milenio pueden ciertamente […] permitirnos 
adentrarnos más y más en lo que este testimonio [Una sola muerte…] 
reclama al estatuto de la verdad, para enfatizar lo que la voz de la denuncia 
(aun la que va precedida del juramento de «decir toda la verdad») nunca 
logra condensar. (Forcinito, 2017: 291)

Mientras participaba en los juicios por crímenes de lesa humanidad sin 
dejar de cuestionar dicho estatuto, percibí la falta de hospitalidad hacia los 
sobrevivientes fuera de las redes solidarias y del rito judicial. Por eso quise 
abogar por escritos que la crítica no termina de aceptar, en los que vibra la 
materialidad de la experiencia límite; escritos con resonancia lírica, crítica y 
existencial. Así nace El lugar del testigo. Escritura y memoria (Uruguay, Chile 
y Argentina) (2019).

124 El Club Atlético funcionó entre mediados de 1976 y diciembre de 1977. Con su demolición y 
la posterior construcción de la autopista 25 de Mayo (en 1979) lo que sobrevivió fue el sótano 
del edificio, enterrado bajo una montaña de tierra. Las excavaciones realizadas a partir de su 
conversión en Espacio para la Memoria y para la Promoción de los Derechos Humanos y el trabajo 
de recuperación arqueológica hicieron posible el hallazgo de unos mil cien objetos y fragmentos, 
tabiques divisorios de celdas, suministros policiales, fragmentos de uniformes, zapatos, gorras, 
etc. Hasta se encontró una pelotita de pimpón, juego frecuente entre los torturadores del campo. 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   284 29/03/2019   11:13:55



285

Bibliografía

Achúgar, Hugo. «Historias paralelas/ historias ejemplares: La historia y la voz del otro», en La 
voz del otro: testimonio, subalternidad y verdad narrativa. (Compil.). Beverley, John y 
Hugo Achúgar. Lima y Pittsburg (USA): Latinoamericana editores, 1992. 49–71.

Agamben, Giorgio. Estado de excepción. Buenos Aires: Adriana Hidalgo, 2004.

. Lo que queda de Auschwitz. El archivo y el testigo. Homo Sacer III. Valencia: 
Pre-textos, 2000. 

. Homo Sacer: Sovereign Power and Bare Life. Standford: Standford University 
Press, 1998.

Agosín, Marjorie. Tapestries of Hope, Threads of Love. The Arpillera Movement in Chile 1974–
1994. Albuquerque (USA): University of New Mexico Press, 1996.

Alcoba, Laura. La casa de los conejos. Buenos Aires: Edhasa, 2008 

Alegría, Fernando. Coral de guerra. México: Nueva Imagen, 1979.

. El paso de los gansos. Madrid: Puelche, 1975.

Alzugarat, Alfredo. El discurso testimonial uruguayo del siglo XX. Montevideo: Biblioteca 
Nacional, 2009.

. Trincheras de papel. Dictadura y literatura carcelaria en Uruguay. Montevideo: 
Trilce, 2007. En línea, <http://letras–uruguay.espaciolatino.com/alzugarat/prologo_a_
trincheras_de_papel.htm>.

Amar Sánchez, Ana María. «La ficción del testimonio». Iberoamericana 56.151 (1990): 446–61.

Améry, Jean. At the Mind’s Limits. Contemplations by a Survivor on Auschwitz and its Realities. 
New York: Schocken Books, 1986.

. Mas allá de la culpa y de la expiación. Valencia: Pre-Textos, 2001.

Andradi, Esther. «La palabra desgarrada». En línea, <http://www.susanaromanosued.com/
media/la–palabra–rasgada.pdf. 2010>. 

Anguita, Eduardo. Sano Juicio. Baltasar Garzón, algunos sobrevivientes y la lucha contra la 
impunidad en Latinoamérica. Buenos Aires: Sudamericana, 2001.

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   285 29/03/2019   11:13:55



286

Antelme, Robert. La especie humana. Madrid: Arena Libros, 2001 (1ª edición Editions Gallimard, 
1957).

Appelfeld, Aharon. Beyond Despair: Three Lectures and a Conversation with Philip Roth. New 
York: Fromm International, 1994.

Aráoz, Isabel. «Un hilo rojo (1998) de Sara Rosenberg. Una narrativa de la memoria. 
Desenmordazar la voz secuestrada». Letralia. Tierra de letras XV. 241 (1/11/2010). 

Arce, Luz. El Infierno. Santiago: editorial Planeta, 1993.

Arfuch, Leonor. Memoria y autobiografía. Exploracones en los límites. Buenos Aires: Fondo de 
Cultura Económica de Argentina, 2013.

. El espacio biográfico: dilemas de la subjetividad contemporánea. Buenos Aires: 
Fondo de Cultura Económica, 2002.

Avelar, Idelber. The letter of Violence. Essays on Narrative, Ethics, and Politics. New York: 
Palgrave Macmillan, 2004.

. The Untimely Present: Postdictatorial Latin American Fiction and the Task of 
Mourning. Durham (USA): Duke University Press, 1999.

Bajtín, Mijaíl. Estética de la creación verbal. México DF: Siglo XXI Editores, 1997.

Bal, Mieke; Jonathan Crewe, & Leo Spitzer (eds.) Acts of Memory: Cultural Recall in the Present. 
Hanover (USA): U P of New England, 1999.

Bálsamo, Laura.«Archivos de la represión, memoria y políticas del olvido en Uruguay». 
Presentación en el Foro Social Mundial, Porto Alegre (Brasil), 2005.

Barcesat, Eduardo S. et al. «Ser nacional. Seguridad nacional y excepcionalidad institucional» 
en Ideologia de la seguridad nacional. Buenos Aires: El Cid editor, 1983.

Barnet, Miguel. «La novela-testimonio. Socio-literatura». Testimonio y literatura. René Jara 
y Hernán Vidal (Compil.). Mineápolis (USA): Institute for the Study of Ideologies and 
Literature, 1986. 280–302.

. Biografía de un cimarrón. Madrid: Alfaguara, 1984. 

Barona, Amelia y Oscar Blanco. «Sujeto–Verdad y experiencia de lo absoluto: el testimonio». 
En Acerca de la Hermenéutica, Ficha de cátedra de Teoría Literaria II. Buenos Aires: 
Facultad de Filosofía y Letras de la U.B.A., 1999.

Bauman, Zygmunt & Keith Tester. Conversations with Zygmunt Bauman. Cambridge (UK): 
Polity, 2001.

Beasley-Murray, Jon. «Hacia unos estudios culturales impopulares: la perspectiva de la 
multitud», en Nuevas perspecticas desde/sobre América Latina: el desafío de los estudios 
culturales (Ed.) Mabel Moraña. Santiago: Editorial Cuarto Propio, 2000. 149–170.

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   286 29/03/2019   11:13:55



287

Bechis, Marco. Garage Olimpo (película: coproducción Argentina, Italia y Francia), 1999.

Becker Eguiluz, Nubia. «Quiénes éramos. Una agenda para recordar», en Memorias de ocupación. 
Violencia sexual contra mujeres detenidas durante la dictadura. Santiago: Fundación 
Instituto de la Mujer y Corporación Humanas, 2005.

. Una mujer en Villa Grimaldi. Santiago: Pehuén editores, 2011 (1ª edición: 
Memorias de una mirista, de Carmen Rojas. Montevideo: Ediciones del Taller, 1980). 

Berger, James. After the End: Representations of Post-Apocalypse. Minneapolis (USA): University 
of Minnesota Press, 1999. 

. «The Artist as Producer», en Understanding Brecht. London: New Left Books, 
1973.

Bermejo, Ernesto. Las manos en el fuego. Montevideo: Ediciones de la Banda Oriental, 1986. 

Bermúdez-Gallegos, Marta. «The Little School por Alicia Partnoy. El testimonio en la Argentina». 
Iberoamericana 56.151 (1990): 463–76.

Bettelheim. Bruno. Surviving and Other Essays. New York: Vintage Books, 1980.

Beverley, John. Testimonio: On the Politics of Truth. Minneapolis: University of Minnesota 
Press, 2004.

. «Testimonial Narrative». Literature and Politics in the Central American 
Revolutions. Austin (USA): University of Texas Press, 1990.

. The Margin at the Center: MFS Modern Fiction Studies. The Johns Hopkins 
University Press. 35.1 Spring (1989). 

. & Marc Zimmerman. Literature and Politics in the Central American Revolutions. 
Texas: University of Texas Press, 1990. 

Bilbija, Ksenija. «Transacciones y f(r)acturas neoliberales: el valor de la pena desde Luz Arce 
a Arturo Fontaine», en Senderos de violencia. Latinoamérica y su narrativa armada, 
(Compil.). Oswaldo Estrada. Valencia (España): Albatros (Serie Palabras de América), 
2015. 289–307. 

Bitar, Sergio. Isla 10. Santiago: Pehuén, 1987.

Blanco, Fernando. Desmemoria y perversión: privatizar lo público, mediatizar lo íntimo, 
administrar lo privado. Santiago: Cuarto Propio, 2012 (2ª edición).

Blanco, Oscar. «Desaparecidos, clandestinos, exilios y migraciones», en Las políticas de los 
caminos. Viajes, itinerarios y migraciones (Compil.). Miguel Vitagliano. Buenos Aires: 
Editorial Universitaria Rioplatense, 2009.

Blixen, Carina. «Una novela imprescindible» [reseña de El tigre y la nieve], en El País Cultural, 
Suplemento de El País, Montevideo, XVII. 867 (16/6/2006).

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   287 29/03/2019   11:13:55



288

Boero, María Soledad y Juan Francisco Marguch. «Los topos de Félix Bruzzone, o la memoria 
como potencia». En línea <http://www.cea2.unc.edu.ar/memoria/pdfs/47.pdf>.

Bonasso, Miguel. Recuerdo de la muerte. Edición definitiva. Buenos Aires: Planeta, 2010.

. Lo que no dije en «Recuerdo de la muerte». Buenos Aires: Sudamericana, 2014.

Brinkmann, Beatriz. Itinerario de la impunidad: Chile 1973–1999. Un desafío a la dignidad. 
Santiago: Lom, 1999.

Brodsky, Roberto. Casa chilena. Santiago: Penguin Random House, 2015.

Broquetas, Magdalena. La trama autoritaria. Derechas y violencia en Uruguay (1958–1966). 
Montevideo: Ediciones de la Banda Oriental, 2014.

Bruner, Jerome. La fábrica de historias. Derecho, literatura, vida. Buenos Aires: Fondo de 
Cultura Económica, 2013.

Bruzzi, Inés y Ángela Urondo Raboy. «Argentina, 2x1». Sin Permiso. 14/05/2017. <www.
sinpermiso.info/textos/argentina2x1>.

Bruzzone, Félix. Los topos. Buenos Aires: Mondadori, 2008.

. 76. Buenos Aires: Tamarisco, 2007.

Buda, Blanca. Cuerpo I, Zona IV. Buenos Aires: Contrapunto, 1988.

Burgos, Elizabeth. Me llamo Rigoberta Menchú y así me nació la conciencia. Guatemala: Arcoiris, 
1983 (2ª edición, Siglo XXI, 1985).

Butazzoni, Fernando. Feria del libro de La Habana (Cuba). Mesa redonda: Automatismo, 
resistencia y lectores. «Cuatro ficciones verdaderas» (Paz, Delgado Aparaín, Padura, 
Fornet, Butazzoni). 15/2/2016. 

. Las cenizas del Cóndor. Montevideo: Planeta, 2014.

. «Fernando Butazzoni habló sobre su nuevo libro Las cenizas del Cóndor». CNN 
Chile 7/11/14. En línea <https://www.youtube.com/watch?v=XScpi–sIDys>.

. «El arte es libre o es basura». Entrevista, Semanario Voces 6.10 VII (2010): 16–24. 

. El tigre y la nieve. Montevideo: Ediciones de la Banda Oriental, 1986.

Cabral, Fermín. Tejas Verdes. Ciudad Real, España: Ñaque editor, 2004. 

Caiati, Cristina y Daniel Fontanili. Política y/o violencia. Una aproximación a la guerrilla de 
los años setenta. México: Siglo XXI, 2013.

. El mito de la guerra sucia. Buenos Aires: CELS, 1984. 

Calveiro, Pilar. Política y/o violencia. Buenos Aires: Norma, 2005.

. Poder y desaparición. Buenos Aires: Colihue, 2004.

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   288 29/03/2019   11:13:55



289

Canetti, Elías. Crowds and Power. New York: Farrar, Straus, and Giroux, 1960.

Careaga, Ana María. «Un aporte a la reflexión colectiva», en El libro de los Juicios. Buenos Aires: 
Instituto Espacio por la Memoria (IEM), 2010. 9–10.

Carbajal, Mariana. «Ataque sexual como un delito de lesa humanidad». Página 12. 17/1/2011. 
En línea <http://www.taringa.net/posts/noticias/8818298/Nuevo–delito–de–lesa–
humanidad–agresion–sexual–sistemati.html>.

Casullo, Nicolás. «Exilios externos y exilios internos en el pasado reciente argentino». Ponencia, 
Biblioteca Nacional, Buenos Aires, 4/8/2005.

. Pensar entre épocas: memoria, sujetos y crítica intelectual. Buenos Aires: 
Norma, 2004.

. «Fragmentos de memorias, la transmisión cancelada», en Memorias en presente: 
Identidad y transmisión en la Argentina posgenocidio (Comp). Guerelman, Sergio. Buenos 
Aires: Norma, 2001.

. «Los años 60 y 70 y la crítica histórica». Confines 3.4 (1997): 7–28.

. «Una temporada en las palabras». Confines 3. 2 (1996): 15.

Ciancio, María Belén, «Sobre el concepto de posmemoria», en Congreso Internacional: ¿Las 
víctimas como precio necesario? Memoria, justicia y reconciliación. Buenos Aires, 
Instituto de Filosofía, Centro de Ciencias Humanas y Sociales (CSIC). 29–31/10/2013. En 
línea <http://www.proyectos.cchs.csic.es/fdh/sites/default/files/2–2%20Ciancio.pdf >.

Ciolaro, Noemí. Pájaros sin luz: testimonios de mujeres de desaparecidos. Buenos Aires: Editorial 
Planeta, 1999.

Comisión Sectorial de Investigación Científica. Investigacion histórica sobre la dictadura y el 
terrorismo de Estado en el Uruguay (1973–1985), tomo II. Montevideo: Universidad de la 
República, Facultad de Humanidades y Ciencias de la Educación, 2008.

Concha, Jaime. «Testimonios de la lucha antifascista», en Araucaria de Chile 4 (1978): 129–148. 

Contreras, Gonzalo. Poesía chilena desclasificada (1973–1990). Santiago: Etnika, 2006. 

Costamanga, Alejandra. En voz baja. Santiago: LOM , 1996.

Daleo, Graciela. «Reportajes: Un libro para la polémica». Radar libros, Página 12. (1966): 8–9.

Dandan, Alejandra. «Un hogar que arrastra demasiada historia». Página 12, 18/5/16. En línea 
<http://www.pagina12.com.ar/diario/elpais/1–299564–2016–05–18.html>.

. «El Cóndor dejó miles y miles de documentos». Página 12, 30/8/2015. En línea,  
<http://www.pagina12.com.ar/diario/elpais/1–280500–2015–08–30.html>.

. «Reportaje al fiscal Pablo Ouviña, a cargo del alegato en la causa por la 
coordinación de la represión. “El Cóndor dejó miles y miles de documentos”». Página 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   289 29/03/2019   11:13:55



290

12, 30/8/15. En línea <http://www.pagina12.com.ar/diario/principal/index–2015–08–30.
html>.

. «Quieren devaluar moralmente los juicios». Página 12,15/8/2015. En línea 
<http://www.pagina12.com.ar/diario/elpais/1–306963–2016–08–16.html>.

Danticat, Edwidge. Create Dangerously. The Immigrant Artist at Work. New Jersey: Princeton 
University Press, 2010. 

Da, Ilario. Relato en el frente chileno. Barcelona (España): Blume, 1977.

DeCarioli, Steven D. «Visibility and History: Giorgio Agamben and the Exemplary». Philosophy 
Today: Thinking in Action. 45. 5 (2001): 9–17.

Délano, Poli. En este lugar sagrado. México: Grijalbo, 1977.

Derrida, Jacques. La hospitalidad. Buenos Aires: Ediciones de la Flor, 2006. 

Díaz-Cid, César. «El discurso testimonial y su análisis literario en Chile». Revista Electrónica: 
Documentos Lingüísticos y Literarios UACH No 30. En línea <http://humanidades.uach.
cl/documentos_linguisticos/document.php?id=1354>.

Di Tella, Andrés. «327 cuadernos». Argentina/Chile: Gema Films, 2015.

Dillon, Marta.: «¿Será que alguien quiere escucharlas?». Página 12, 8/2001.

Dorfman, Ariel. «Otras hogueras». Página 12, 6/10/2015.

. La muerte y la doncella. Buenos Aires: De la Flor, 2003.

. Some Write to the Future: Essays on Contemporary Latin American Fiction. 
Durham: Duke University Press, 1991.

. Viudas. México: Siglo XXI, 1981.

Dri, Rubén. «Socialismo y Cristianismo» (Presentación publicada el 2/2/2013). En línea <https://
www.youtube.com/watch?v=7g7YBGfeXSg>.

Drucaroff, Elsa. Los prisioneros de la torre. Política, relatos y jóvenes en la posdictadura. Buenos 
Aires: Emecé, 2011. 

Eloy Martínez, Tomás. Lugar común la muerte. Caracas: Monte Avila, 1978 (2ª ed. Buenos 
Aires: Alfaguara, 1998). 

Eltit, Diamela.«Cuerpos nómadas». Debate Feminista 7.14 (1996): 101–117.

Engler, Verónica. «Suplemento Las 12», Página 12, 2007.

Epple, Juan Armando. El arte de recordar. Ensayos sobre la memoria cultural en Chile. Santiago, 
Mosquito Editores, 1994.

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   290 29/03/2019   11:13:55



291

Erlan, Diego. «Félix Bruzzone: “El del piletero es un territorio fronterizo”». Entrevista, 
Ñ Revista de Cultura, 20/7/2010. En línea <http://edant.revistaenie.clarin.com/
notas/2010/07/20/_–02205568.htm>.

Escobar, María Eugenia. «El infierno, de Luz Arce: un tramado de unidades discursivas». En 
línea, Textos, Universidad de Chile, <http://web.uchile.cl/publicaciones/cyber/13/tx10.
html>.

España, Aristóteles. Dawson: Poemas escritos en el Campo de Concentración de Isla Dawson, 
Chile, Septiembre de 1973–Septiembre de 1974. Buenos Aires: Bruguera, 1985 (8ª edición 
Chuquicamata: Ediciones la Pata de Liebre, 2004).

Estrin, Laura. «Memoria y representación literaria de la Shoah. Imágenes y figuraciones 
latinoamericanas». Jornada «Shoáh y literatura» de la Universidad Tres de Febrero. 
Buenos Aires 27/8/15.

. Literatura rusa: acerca de Biéli, Blok, Gorki, Bábel, Shklovski, Tsvietáieva, 
Jlébnokov, Platónov y Dovlátov. Buenos Aires: Letra nómada, 2013.

. «La literatura sobrelleva la vida, la vida hace literatura» en Víktor Shklovsky: La 
tercera fábrica. Érase una vez. Buenos Aires: Fondo de Cultura Económica, 2012. 299–313.

Evangelista, Liria. Voices of the Survivors: Testimony, Mourning and Memory in Post–
Dictatorship Argentina. Garland Publishing: New York, 1998.

Fandiño, Laura. «Testimonio e intimidad en las memorias de segunda generación: ¿Quién te 
creés que sos? (2012), de Ángela Urondo Raboy» en Visitas al Patrio. Revista de Estudios 
de Lingüística y Literatura, Universidad de Cartagena, Colombia 11 (2017): 89-104.

Feitlowitz, Marguerite. A Lexicon of Terror: Argentina and the Legacies of Torture. New York: 
Oxford University Press, 1998.

Feierstein, Daniel. Memorias y representaciones sobre la elaboración del genocidio. Buenos 
Aires: Fondo de Cultura Económica, 2012. 

. El genocidio como práctica social: entre el nazismo y la experiencia argentina–
hacia un análisis del aniquilamiento como reorganizador de las relaciones sociales. 
Fondo de Cultura Económica: Buenos Aires, 2011.

. «Political Violence in Argentina and its Genocidal Characteristics». Journal of 
Genocide Research. 8. 2 (2006): 149–168.

Feierstein, Liliana. «Por una e(sté)tica de la recepción. La escucha social frente a los 
hijos de detenidos-desaparecidos en Argentina» en Dossier Zur. Romanischen 
literaturwissensschaft HeLix 5 (2012): S. 124–144. En línea <www.helix–dossiers.de>.

Feijóo, Cristina. Memorias del río inmóvil. Buenos Aires: Alfaguara, 2001.

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   291 29/03/2019   11:13:55



292

Feld, Claudia. Del estrado a la pantalla: las imágenes del juicio a los ex comandantes en Argentina. 
Buenos Aires, Siglo XXI, 2002.

. «Imagen, memoria y desaparición. Una reflexión sobre los diversos soportes 
audiovisuales de la memoria». Aletheia. Revista de la Maestría en Historia y Memoria 
de la FaHCE. Universidad Nacional de La Plata, Argentina. 1. 1. (2010). En línea, visto 
el 10/7/2012.

Felman, Shoshana & Dori Laub. «Benjamin’s Silence». Critical Inquiry. Chicago (USA) 25. 2 
(1999): 201–234. 

. «Bearing Witness or the Vicissitudes of Listening» en Testimony: Crises of 
Witnessing in Literature, Psychoanalysis, and History. New York: Routledge, 1992. 

Fernández, Joaquín. Rodolfo Walsh. Entre el combate y el verbo. Buenos Aires: Ediciones Lea, 
2005.

Flores Castro, Norberto y Adolfo Bisama Fernández. El relato testimonial chileno 1973–1989. 
Santiago: Ril, 2017. 

Forcinito, Ana. «Una sola muerte numerosa y la poética de lo testimonial», en Donde no habite 
el olvido. Herencia y transmisión del testimonio en Argentina (Compil.). Emilia Perassi y 
Giuliana Calabrese. Milán: di/segni, 2017. 289–297.

. «Poéticas de visibilidad variable: testimonio y violencia sexual». Ponencia en 
«Donde no habite el olvido. Herencia y transmisión del testimonio en América Latina. 
Primer Congreso de Literatura y Derechos Humanos». Gargnano del Garda, Italia, 4/7/ 
2015.

. Los umbrales del testimonio. Entre las naciones de los sobrevivientes y las señas 
de la posdictadura. Madrid/Frankfurt (Alemania): Iberoamericana/Vervuert, 2012.

Forster, Ricardo. «El imposible testimonio: Celan en Derrida», en Pensamiento de los Confines. 
8 (2000): 77–88.

Forneris, Chiara. «La narración como influencia formativa sobre la norma: el aspecto 
experimental de la interpretación crítica del pasado argentino», en Juicios por crímenes 
de lesa humanidad en Argentina (Compil.) Andreozzi, Gabriele. Buenos Aires: Atuel, 
2011. 83–95.

Funes, Patricia. «Medio siglo de represión; El archivo de Inteligencia de la Policía de la Provincia 
de Buenos Aires», en Puentes de la Memoria, Revista de la Comisión Provincial por la 
Memoria 4.11 (2004): 34–43.

Furman, Rubén. Puños y pistolas. Buenos Aires: Sudamericana, 2014.

Galarce, Carmen. La novela chilena del exilio (1973-1987). El caso de Isabel Allende. Santiago de 
Chile: ediciones Maitén, 1993.

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   292 29/03/2019   11:13:55



293

García, Luis Ignacio. «Arqueologías de un presente político-cultural», en Pensamiento de los 
Confines 22. 6 (2008): 107–118.

Gatti, Gabriel. Desapariciones. Usos locales, circulaciones globales: temas para el diálogo y el 
debate. Bogotá: Siglo del Hombre Editores, Universidad de Los Andes, 2017.

. Identidades desaparecidas. Peleas por el sentido de los mundos de la desaparición 
forzada. Buenos Aires: Prometeo Libros y EDUNTREF, 2011.

Giussani, Pablo. Montoneros: la soberbia armada. Buenos Aires: Tiempo de Ideas, 1992.

Goldman, Daniel. «Auschwitz, setenta años después. Liberación versus liberación». 
Página 12, Buenos Aires, 15/1/15. En línea <http://www.pagina12.com.ar/diario/
contratapa/13–263928–2015–01–15.htmlGonzalez>.

González, Horacio. «La esfinge brasileña». Página 12, 10/10/2018.

Grierson, Karla. «Palabras que hacen vivir: comentarios sobre el lenguaje en las narraciones 
de deportación». en La memoria de las cenizas (Compil.) Pablo Dreizik. Buenos Aires: 
Patrimonio argentino, 2001.

Grüner, Eduardo. «Fetichismo de la memoria», en El sitio de la mirada. Buenos Aires: Grupo 
editorial Norma, 2001.

Guzmán, Patricio. El caso Pinochet (película: coproducción de Chile, España, Francia), 2001. 

. «Chile: la memoria obstinada» (película: coproducción de Chile, Canadá y 
Francia), 1977.

. «La Batalla de Chile». I. La resurrección de la burguesía (1975); II. El golpe de 
Estado (1976); El poder popular (1979) (película).

Hansen, Philip. Hannah Arendt: Politics, History and Citizenship. Stanford (USA): Stanford 
University Press, 1993.

Hassoun, Jacques. Los contrabandistas de la memoria. Buenos Aires: de la Flor, 1996.

Hirsch, Marianne. Family Frames, Photography and Postmemory. Cambridge (USA): Harvard 
University Press, 1997.

Howe, Alexis Lynn. «Rethinking Disappearance in Chilean Post–Coup Narratives» (disertación 
doctoral). University of Minnesota, 2011.

Jara, René y Hernán Vidal (eds.). Testimonio y Literatura. Minneapolis: Institute for the Study 
of Ideologies and Literature, 1986. 170–234. 

. Some Write to the Future: Essays on Contemporary Latin American Fiction. 
Durham: Duke University Press, 1991. 

Jelín, Elizabeth y Luzmila Da Silva Catela (Compil.). Memorias de la Represión. Los archivos 
de la represión: documentos, memoria y verdad. Buenos Aires: Siglo XXI, 2002. 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   293 29/03/2019   11:13:55



294

Jinkis, Jorge. Violencias de la memoria. Buenos Aires: Edhasa, 2011.

Jofré, Manuel. «Literatura chilena de testimonio», en Casa de las Américas (La Habana). 
Nov–dic.(1981): 53–65.

Johansson M., María Teresa. Palabra en pena. Literatura y testimonio en el Cono Sur. Santiago: 
Universidad de Chile, 2010.

. «Palabra en sepultura. El Bataraz de Mauricio Rosencof» en Persona y Sociedad: 
Estudios sobre literatura y lengua en Latinoamérica 20.2 (2006): 177–189. 

Kaufman, Alejandro. «Sobre el consentimiento como legado de la dictadura». Página 12, 27 de 
marzo, 2018. <https://www.pagina12.com.ar/104181-sobre-el-consentimiento-como-
legado-de-la-dictadura>. 

. «Sobre el silencio y las palabras: Vaticano y dictadura». Carlos Gutiérrez y 
Gervasio Noailles (Compil.). Destinos del testimonio: víctima, autor, silencio. Los testigos 
en los juicios de lesa humanidad. Buenos Aires: Letra viva, 2014. 101–109. 

. «Alrededor de Benjamin en la ESMA», en Walter Benjamin en la ESMA. Justicia, 
Historia y Verdad. Escrituras de la Memoria (Compil.). Eduardo Jozami, Alejandro 
Kaufman, Miguel Vedda. Buenos Aires: Prometeo, 2013. 225–238.

. «Reparar el mundo: notas sobre la supervivencia (2010)», en La pregunta por 
lo acontecido: ensayos de anamnesis en el presente argentino. Buenos Aires: La Cebra, 
2012. 11–24.

. Memoria, horror, historia» (Prólogo), en Memorias en presente: Identidad y 
transmisión en la Argentina posgenocidio (Compil.). Sergio J. Guelerman. Buenos Aires: 
Norma, 2011. 11–34.

. «Historia y memoria: algunas indagaciones teóricas para el marco analítico 
latinoamericano». en Juicios por crímenes de lesa humanidad en Argentina. (Comps). 
Andreozzi, Gabriele. Buenos Aires: Atuel, 2011. 237–251. 

. «Aduanas de la Memoria. A propósito de Tiempo pasado, de Beatriz Sarlo». 
Zigurat 6.11 (2006) Carrera de Ciencias de la Comunicación. Facultad de Ciencias 
Sociales, UBA. En línea <http://www.rayandolosconfines.com.ar/critica_kaufman.html>.

. «Setentismo y memoria». Pensamiento de los Confines 16 (2005): 51–56.

. «Museo del Nunca Más», Página 12, Buenos Aires, 7/4/2004.

. «Nacidos en la ESMA», en Comunicación y memoria: estrategias de conocimientos 
y usos políticos. Oficios Terrestres. X. 15/16 (2004): 29–37.

. «Memorias de género, memorias ausentes». Pensamiento de los Confines 13 
(2003): 49–53.

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   294 29/03/2019   11:13:55



295

. «Alrededor del dinero. Fragmentos sobre biopolítica», Pensamiento de los 
Confines 11 (2002): 77–85.

. «Tramas de barbarie», Pensamiento de los Confines 6 (1999): 27–33.

Kertész, Imre. Un instante de silencio en el paredón: el holocausto como cultura. Barcelona: 
Herder, 2002.

. Fateless. Evanston (USA): Northwestern University Press, 1992.

Kleff, Lydia. Memory and Representation in Jacobo Timerman’s Prisoner Without a Name, Cell 
without a Number. Ponencia presentada en la XV International Research Conference of 
LAJSA, Arizona State University, Tempe (USA) 6 (2011): 12–14.

Klein, Naomi. The Shock Doctrine: The Rise of Disaster Capitalism. New York: Metropolitan 
Books/Henri Hold and Company, 2007.

Kristeva, Julia. Strangers to Ourselves. New York: Columbia University Press, 1991.

LaCapra, Dominique. Writing History, Writing Trauma. Baltimore (USA): The Johns Hopkins 
University Press, 2001.

Langer, Lawrence L. Holocaust Testimonies: The Ruins of Memory. Prefacio. New Haven (USA): 
Yale University Press 1991. 

Larrauri, Maite. Conocer Foucault y su obra. Barcelona: Dopesa, 1980.

Larraguy, Marcelo. Fuimos soldados. Buenos Aires, Aguilar, 2006.

Lavquén, Alejandro. «Aristóteles España: El Poeta de Dawson». Punto Final, septiembre 2004. 
En línea: <http://www.letras.mysite.com/ae290904.htm (Proyecto Patrimonio 2004)>.

Lazzara, Michael. Luz Arce: Después del infierno. Santiago : Editorial Cuarto Propio, 2008.

Lechner, Norbert y Pedro Güell. «Construcción social de las memorias en la transición 
chilena». Subjetividad y figuras de la memoria. Elizabeth Jelin y Susana G. Kaufman 
(compil.). Buenos Aires: Siglo XXI, 2006.

Ledesma, María del Valle. «Procedimientos contra la amnesia», prólogo. Procedimiento. 
Memoria de La Perla y La Ribera. Buenos Aires: el asunto y milena cacerola, 2012 (3ª 
edición).

Lejeune, Philip. El pacto autobiográfico y otros estudios. Madrid: Endymion, 1994 (traducción 
de Le Pacte Autobiographique, 1975).

Levi, Primo. Si esto es un hombre. Barcelona: Muchnik Editores, 2002.

. Entrevistas y conversaciones. Barcelona: Península, 1998. 

. «A Conversation with Primo Levi by Philip Roth», en Survival in Auschwitz. 
New York: Touchstone, 1996.

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   295 29/03/2019   11:13:55



296

. Los hundidos y los salvados. Barcelona: Muchnick Editores, 1989.

Longoni, Ana. Traiciones. La figura del traidor en los relatos acerca de los sobrevivientes de la 
represión. Buenos Aires: Norma, 2007.

López, Julián. Una muchacha muy bella. Buenos Aires: Eterna Cadencia, 2013.

Lorenzano, Sandra. Escrituras de sobrevivencia. Narrativa argentina y dictadura. DF: 
Universidad Autónoma Metropolitana, 2001.

Lorenzetti, Ricardo Luis y Alfredo Jorge Kraut. Derechos humanos: justicia y reparación. 
Buenos Aires: Sudamericana, 2011.

Llorente, Elena. «Descubridor del archivo del Plan Cóndor». Página 12. 1/10/2015. En línea 
<http://www.pagina12.com.ar/diario/elmundo/4–282820–2015–10–01.html>.

Logie, Ilse y Bieke Willem. «Narrativas de la postmemoria en Argentina y Chile: la casa 
revisitada». Alter/nativas. Revista de estudios culturales latinoamericanos. En línea, 
<https://alternativas.osu.edu/es/issues/autumn–5–2015/essays/logie–willem.html>.

Maffía, Diana. Presentación de Cuadernos de la Shoá No 4. «Caras de lo humano: Víctimas, 
perpetradores y testigos(4/9/13)». 26/11/2013. Legislatura de la Ciudad de Buenos Aires.

Maldonado Escoto, Nelly. «Escrituras de la memoria: narrativa argentina de la posdictadura». 
Tesis. Universidad Nacional Autónoma de México, 2003.

Masiello, Francine. The Art of Transition: Latin American Culture and Neoliberal Crisis. Durham 
and London: Duke University Press, 2001.

Martínez Moreno, Carlos. El color que el infierno me escondiera. Montevideo: Editorial Fin 
del Siglo, 1998.

Mazzei, Marcela. «Mauricio Rosencof: “Con mi historia personal estoy contando la historia 
de todos”». Ñ Revista de Cultura, 22/6/12. En línea <http://www.revistaenie.clarin.com/
literatura/Entrevista–Mauricio–Rosencof–Sala–8_0_723527896.html>.

McSherry, J. Patrice. «Operation Condor: Clandestine Inter-American System», en Social Justice 
26.4 (1999): 144–173.

Mendiola, Ignacio. Habitar lo inhabitable. La práctica político-punitiva de la tortura. Barcelona: 
Edicions Bellaterra, 2014.

Mero, Roberto. Contraderrota, Montoneros y la revolución perdida. Conversaciones con Juan 
Gelman. Buenos Aires: Sudamericana, 2014.

Mesnard, Philippe. Testimonio en resistencia. Buenos Aires: Waldhuter editores, 2011.

Montealegre Iturra, Jorge. Memorias eclipsadas. Duelo y resiliencia comunitaria en la prisión 
política.  Santiago: Editorial Asterión, 2013.

. Frazadas del Estadio Nacional. Santiago: LOM, 2003. 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   296 29/03/2019   11:13:55



297

Montes Capó, Cristian. «Imaginarios apocalípticos e infancia en las novelas En voz baja de 
Alejandra Costamagna y La edad del perro de Leonardo Sanhueza». Alpha. 47 (2018): 
267–277.

Morales, Leónidas. «Diamela Eltit: el ensayo como estrategia narrativa», en Memoria, duelo y 
narración. Chile después de Pinochet: literatura, cine, sociedad (Compil.) Spiller, Roland 
et al. Frankfurt: Vervuert Verlag, 2004. 173–184.

Moraña, Mabel. Memorias de la generación fantasma. Montevideo: Monte Sexto, 1988.

Moreno, María. Página 12, 19/11/15. 20–21.

Nader, Carlos. «Eduardo Coutinho, 7 de octubre». Documental. Brasil, 2014.

Nance, Kimberly A. Can Literature Promote Justice? Trauma Narrative and Social Action in Latin 
American Testimonio. Nashville: Vanderbilt University Press, 2006.

Narváez, Jorge (editor): La invención de la memoria. (Actas). Santiago de Chile: Pehuén, 1988.

. «El testimonio, 1972–1982. Transformaciones en el sistema literario». René 
Jara (1986): 235–79.

Nofal, Rossana. «Desaparecidos, militantes y soldados», en Los desaparecidos en la Argentina: 
Memorias, representaciones e ideas (1983–2008) (Compil.) Emilio Crenzel. Buenos Aires: 
Biblos, 2010. 161–188.

. «Los personajes en la narrativa testimonial», en Taller. Revista del Instituto 
Interdisciplinario de Estudios Latinoamericanos–IIELA.VI. 7–8 (2009–2010): 51–62. 

Nómez, Naín. Países como puentes levadizos. Santiago de Chile: Ediciones Manieristas, 1986.

O’Donnell, Santiago. «Preludio». En línea <https://www.pagina12.com.ar/147383–preludio>.

Ochando Aymerich, Carmen. La memoria en el espejo: aproximaciones a la escritura testimonial. 
Barcelona: Anthropos editora, 1998.

Olivera–Williams, María Rosa. «La literatura uruguaya del proceso: exilio, insilio, continuismo 
e invención». Nuevo Texto Crítico 3.5 (1990): 67–83.

Osorio, Elsa. A veinte años, Luz. México: Grijalbo-Mondatori, 1999.

Pagni, Andrea. «Memoria y duelo en la narrativa chilena actual: ensayo, periodismo político, 
novela y cine», en Memoria, duelo y narración. Chile después de Pinochet: literatura, 
cine, sociedad (Compil.) Spiller, Roland et al. Frankfurt: Vervuert Verlag, 2004. 9–28.

Partnoy, Alicia. «Disclaimer Intraducible: My life / is based / on a real story». Biographical 
Research Center (2009): 16–25.

. «Cuando Vienen Matando: On Prepositional Shifts and the Struggle of 
Testimonial Subjects for Agency.» The Modern Language Association of America (2006): 
1665–1669. 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   297 29/03/2019   11:13:55



298

. Revenge of the Apple/Venganza de la Manzana. Traducido por Alicia Partnoy. 
Pittsburg (USA): Cleis Press, 1992.

. La escuelita. Relatos testimoniales. Buenos Aires: Editor La Bohemia, 2006 (Trad. 
de The Little School: Tales of Disappearance and Survival in Argentina, Cleis Press, 1986).

Perassi, Emilia. Presentación «El Testimonio y sus proyecciones actuales». Universidad de Chile. 
Santiago de Chile. 11/ 2012.

Pérez, Mariana Eva. «Necesito saber qué pasó con ellos». Página 12, 5/5/2016. En línea <http://
www.pagina12.com.ar/diario/elpais/1–298567–2016–05–05.html>. 

. Diario de una princesa montonera. Barcelona: Marbot, 2016.

Peris Blanes, Jaume. «Escritura, comunidad y “efecto documental” en Prisión en Chile, de 
Alejandro Witker». Kamchatka. Revista de análisis cultural 10 (Diciembre 2017): 473–487. 

. «En torno a Mario Villani» en «Un desaparecido frente al Lago di Garda», en 
Donde no habite el olvido. Herencia y transmisión del testimonio en Argentina (Compil). 
Emilia Perassi y Giuliana Calabrese. Milán: di/segni, 2017. 192–196.

. «Una poética de las ruinas: testimonio y alegoría de Aníbal Quijada». Revista 
chilena de literatura 74 (2009): 99–121. 

. Historia del testimonio chileno. De las estrategias de denuncia a las políticas de 
memoria. Anejo nº LXIV de Quaderns de Filología. Valencia: Facultad de Filología de la 
Universidad de Valencia, 2008.

. «Desaprender el cuerpo»: tecnología concentracionaria y enunciación 
testimonial. La Coruña (España): Universidad de La Coruña, 2005.

. La imposible voz. Memoria y representación de los campos de concentración en 
Chile: la posición del testigo. Santiago: Editorial Cuarto Propio, 2005. 

Pino, Mirian. Coloquio «Conflictos, préstamos e intercambios. Perspectivas sobre la 
investigación interdisciplinaria». IDEA, Santiago de Chile, 29/8/2015.

Pinto, Myriam. Amor subversivo: Epistolario testimonial: 1973-2017. Santiago: Ediciones Radio 
Universidad de Chile, 2017.

Piralian, Héléne. Genocidio y transmisión. Buenos Aires: Fondo de Cultura Económica, 2000.

Pittaluga, Roberto y Alejandra Oberti. Memorias en montaje: escrituras de la militancia y 
pensamientos sobre la historia. Santa Fe: María Muratore Ediciones, 2011.

Pizarro, Carolina. «Formas narrativas del testimonio», en Donde no habite el olvido. Herencia 
y transmisión del testimonio en América Latina. I Congreso de Literatura y Derechos 
Humanos. Gargnano, Italia, 3/7/2015.

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   298 29/03/2019   11:13:55



299

Portela, Edurne M. Displaced Memories. The Poetics of Trauma in Argentine’s Women Writing. 
Lewisburg: Bucknell University Press, 2009.

Prado, Esteban. «Laura Estrin: Literatura rusa. Acerca de Biéli, Blok, Gorki, Bável, Shklovski, 
Tsvietáieva, Jlébnikov, Platónov y Dovlátov. Buenos Aires, Letra Nómada, 2013» en 
Estudios de Teoría Literaria. Revista digital 3.5 (2014): 337–340.

Quijada Cerda, Aníbal. Cerco de púas. Santiago: Editorial Fuego y tierra, 1990 (2ª ed.).

Rafecas, Daniel. Presentación inaugural. VIII Seminario Internacional Políticas de la Memoria. 
Centro Cultural Haroldo Conti. Buenos Aires, 24/9/2015.

Rancière, Jacques. Mute Speech: Literature, Critical Theory, and Politics. NY: Columbia University 
Press, 2011.

Reati, Fernando. «Un desaparecido frente al Lago di Garda», en Donde no habite el olvido. 
Herencia y transmisión del testimonio en Argentina (Compil.) Emilia Perassi y Giuliana 
Calabrese. Milán: di/segni, 2017. 181–184.

. «Memorias de los hijos de desaparecidos: una autoficción ficticia en Una 
muchacha muy bella». Idem. 99–112.

. «Trauma, duelo y derrota en las novelas de ex presos de la Guerra Sucia». 
Chasqui 33.1 (2004): 106–127.

Reyes Mate, Manuel. Memoria de Auschwitz: Actualidad moral y política. Madrid: Trotta, 2003.

. Medianoche en la historia. Comentarios sobre las tesis de Walter Benjamin 
«Sobre el Concepto de Historia». Madrid: Trotta, 2006.

Riccio, Alessandra. «Lo testimonial y la novela testimonio» Iberoamericana 56.152–53 (1990): 
1055–68.

Richard, Nelly (ed.). «Imagen-Recuerdo y borraduras», en Políticas y estéticas de la memoria, 
Santiago: Editorial Cuarto Propio, 2000. 165–171.

. (compil.) Introducción a Políticas y estéticas de la memoria. Santiago de Chile: 
Editorial Cuarto Propio, 2000. 

. La insubordinación de los signos (cambio político, transformaciones culturales 
y poéticas de la crisis). Santiago: Editorial Cuarto Propio, 2000.

. Crítica de la memoria (1990-2010). Santiago: Editorial Universidad Diego 
Portales, 2010.

Ricoeur, Paul. La memoria, la historia, el olvido. México: Fondo de Cultura Económica, 2010.

. Time and Narrative. Chicago: University of Chicago Press, 1985.

. «La vida: un relato en busca de narrador». (Conferencia recogida en Paul Ricoeur: 
Educación y Política. Buenos Aires: CINAE, 1984.

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   299 29/03/2019   11:13:56



300

Rio, Nela. En las noches que desvisten otras noches. During Nights that Undress Other Nights. 
Fredericton (Canada): Broken Jaw Press, 1989.

. Túnel de proa verde/Tunnel of the Green Prow. Traducido por Hugh Hazelton. 
Fredericton: Broken Jaw Press, 1998. Segunda edición, 2004.

. «Lucrecia», en The Space of Light. El espacio de la luz. Editado y traducido por 
Elizabeth Gamble Miller. Fredericton: Broken Jaw Press, 2004. 

Rodríguez, Ileana. La prosa de la contrainsurgencia. Naturaleza «de lo político». Lo político 
durante la restauración neoliberal en Nicaragua. En prensa. Carolina del Norte: North 
Carolina University Press, 2019.

. «Terror, Horror, Política y Locura: Fenomenología del miedo». Facultad de 
Ciencias Sociales UNA. Managua, Nicaragua. Ponencia, 21/11/ 2018.

. «El texto literario como expresión mestizo-criollo: in memoriam». Casa de las 
Américas 126 (1981): 52–62.

. «Quedarme conmigo. No dejarme sola ni por casualidad. Memoria, historia: 
Una sola muerte numerosa», en Letras Femeninas 24:1–2. Spring–Fall (1998): 203–206.

Rojas, Emilio. Mis primeros tres minutos. Santiago: Editora Seminario, 1989.

Rojas, Sergio. «Cuerpo, lenguaje y desaparición», en Políticas y estéticas de la memoria. Nelly 
Richard (ed.) Santiago: Editorial Cuarto Propio, 2006. 177–188.

Romano-Sued, Susana. Procedimiento. Memoria de La Perla y La Ribera. Buenos Aires: el asunto 
y milena cacerola, 2012 (3ª edición). 

Rosenberg, Sara. Un hilo rojo. Madrid: Espasa, 1998.

Rosencof, Mauricio. Sala 8. Buenos Aires: Alfaguara, 2012. 

Rosencof, Mauricio y Eleuterio Fernández Huidobro. Memorias del calabozo. Montevideo: 
Ediciones de la Banda Oriental, 1987.

Rossi, Paolo. El pasado, la memoria, el olvido. Buenos Aires: Nueva Visión, 2003.

Rotenberg, Abrasha. La Opinión amordazada: la lucha de un periódico bajo la dictadura militar. 
Barcelona: del Taller de Mario Muchnik, 2000.

Rousseaux, Fabiana. «El fallo fallido». Página 12. 12/5/2017. En línea <https://www.pagina12.
com.ar/37111–el–fallo–fallido>.

Rubin Suleiman, Susan. «The 1.5 Generation: Thinking About Child Survivors and the 
Holocaust». American Imago 59. 3 (2002): 277–295. 

Rubio, Graciela. «Memoria hegemónica y memoria social. Tensiones y desafíos pedagógicos en 
torno al pasado reciente en Chile». Revista Colombiana de Educación 71 (2016): 109-135. 

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   300 29/03/2019   11:13:56



301

.«Memoria histórica, ciudadanía y crisis moral de la esfera pública. Chile a 40 
años del golpe militar de 1973». Revista Clivajes (2014). http://revistas.uv.mx/index.
php/Clivajes.

Ruffinelli, Jorge. «Uruguay: dictadura y re-democratización». Nuevo Texto Crítico 3.5 (1990): 
37 –66.

. «Carlos Martínez Moreno, la energía que no cesa» [entrevista], en Palabras 
en orden. México: Centro de Investigaciones Lingüístico-Literarias, Universidad 
Veracruzana, 1985. 141–173.

Sábato, Ernesto. Prólogo al Nunca Más. Informe de la Comisión Nacional por la Desaparición 
de Personas. Buenos Aires: EUDEBA, 1991 (última edición, 2006). 

Saccomano, Guillermo. «El infierno en voz alta». Página 12, 2/12/2012. En línea <http://www.
pagina12.com.ar/diario/suplementos/libros/10–4875–2012–12–02.html>.

Safatle, Vladimir. O Circuito dos Afetos: Corpos Políticos, Desamparo e o Fim do Indivíduo. São 
Paulo: Cosac Naify, 2015.

Santos, José. «Lugares de encuentro en los espacios del horror. Acercamiento testimonial a los 
Centros de Detención y/o Tortura chilenos», Kamchatka. Revista de análisis cultural, 
Universidad de Valencia 6 (2015): 651–664.

.  «De los Konzentrations lager Nazi a los centros de detención y tortura 
pinochetista». en el Coloquio: «Conflictos, préstamos e intercambios. Perspectivas sobre 
la investigación interdisciplinaria». Sesión: «¿Con qué palabras pensar el terror? Usos y 
abusos conceptuales para reflexionar sobre nuestro reciente pasado político dictatorial». 
IDEA, Santiago, Chile, 28/8/2015.

Sapriza, Graciela. «Memorias de mujeres en el relato de la dictadura (Uruguay, 1973–1985). 
Violencia / carcel / exilio» en Deportate, esuli, profughe. Rivista telematica di studi 
sulla memoria femminile (DEP), 2009. En línea <https://www.unive.it/media/allegato/
dep/n_1speciale/05_Sapriza.pdf>.

Sarlo, Beatriz. Tiempo pasado, cultura de la memoria y giro subjetivo. Una discusión. Buenos 
Aires: Siglo XXI editores, 2007.

Scarry, Elaine. The Body in Pain. The Making and Unmaking of the World. Oxford (UK): Oxford 
University Press, 1985.

Scocco, Marianela. «Historias desobedientes. ¿Un nuevo ciclo de memoria?» (Investigación 
CONICET). 2017: 78–105. En línea <https://fh.mdp.edu.ar/revistas/index.php/
sudamerica/article/download/2532/2611>.

Schechner, Richard. Performance Studies: An Introduction. New York: Routledge, 2006.

Schindel, Estela. La desaparición a diario. Sociedad, prensa y dictadura (1975–1978). Villa 
María (Argentina): Eduvim, 2012.

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   301 29/03/2019   11:13:56



302

Schmucler, Héctor. «En la banalidad está el mal». Pensamiento de los Confines 8. (2000): 45–49.

Segato, Rita Laura.Cuerpo, territorios y soberanía: violencia contra las mujeres. En línea  
<https://www.youtube.com/watch?v=Nvss3YPEUv4, 14/6/ 2017>.

. Violencia expresiva y guerra contra las mujeres. En línea <https://www.youtube.
com/watch?v=UQJKW1UdWsM>.

. La escritura en el cuerpo de las mujeres asesinadas en Ciudad Juárez. Buenos 
Aires: Tinta Limón, 2013.

Semán, Ernesto. Soy un bravo piloto de la nueva China. Buenos Aires: Mondatori, 2011.

Semilla Durán, María A. «El cuerpo convulso de la escritura. Una sola muerte numerosa, de 
Nora Strejilevich». Las armas y las letras. La violencia política en la cultura rioplatense 
desde los años 60 hasta nuestros días (Ed.) Cecilia González, et al. Presses Universitaires 
de Bordeaux (Francia). Série Études 2010. 137–152.

Semprún, Jorge. La escritura o la vida. Buenos Aires: Tusquets, 2011.

. «Lo que sé». Página 12, 12/6/2011.

. Jorge Semprún y los campos de concentración nazis. Entrevista en línea <https://
www.youtube.com/watch?v=7_QmLezLoy8>.

. The Long Vogage. New York: Penguin Books, 1997.

. Adiós, Luz de veranos… Barcelona: Tusquets Editores, 1998.

Seoane, María. Todo o nada. Buenos Aires: Sudamericana, 1991.

Sillato, María del Carmen (coordinadora). Huellas: memorias de resistencia (Argentina 
1974–1983). San Luis (Argentina): Nueva Editorial Universitaria, 2008.

. con la participación de Chary Sillato. Diálogos de amor contra el silencio. 
Memorias de prisión, sueños de libertad. Córdoba: Alción, 2006.

Simón, Paula. «Palabras de mujeres. Los testimonios femeninos sobre la cárcel y el campo de 
concentración en la última dictadura militar argentina (1983-2014)». En: Vegueta, Anuario 
de la Facultad de Geografía e Historia, 19 (2019), 457-485.

. «Diálogo sobre la lucha y la memoria con Alicia Partnoy». Revista Pueblos 25/11/ 
2014. En línea <http://revistapueblos.org/blog/2014/11/25/dialogo–sobre–la–lucha–y–
la–memoria–con–alicia– partnoy>.

. «Villani, Mario y Fernando Reati, Desaparecido. Memorias de un cautiverio. 
Club Atlético, el Banco, el Olimpo, Pozo de Quilmes y ESMA. Buenos Aires: Biblos, 2011». 
En: Orbius Tertius, año XVII, 18, 2012 <http://www.orbistertius.unlp.edu.ar/numeros/
numero-18/libros/11-mario-villani-y-fernando-reati>.

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   302 29/03/2019   11:13:56



303

Sincofsky, Eduardo. «Marco Bechis habla de “Garage Olimpo”, un film que se interna en el 
horror de los centros de detención. “Ser sobreviviente obliga a hablar siempre de lo 
mismo”». Página 12, 5/1/ 99. 

Skármeta, Antonio. Soñé que la nieve ardía. Barcelona: Planeta, 1975. 

. Ardiente paciencia. Hannover (Alemania): Ediciones del Norte, 1985.

Sneh, Perla. Palabras para decirlo. Lenguaje y exterminio. Buenos Aires: Paradiso ediciones, 
2012.

. «Recordar lo inolvidable». en La memoria de las cenizas (Compil.) Pablo Dreizik. 
Buenos Aires: Patrimonio argentino, 2001.

Sonderéguer, María. «Los relatos sobre el pasado reciente en Argentina: una política de la 
memoria». Iberoamericana 1. 1 (2001): 77–86.

Sontag, Susan. Regarding the Pain of Others, New York: Farrar, Straus & Giroux, 2007.

. At the Same Time. New York: Farrar Straus Giroux, 2007.

. Bajo el signo de Saturno. Buenos Aires: Del Bolsillo, 2007.

. On Photography. New York: Farrar, Straus and Giroux, 1977.

Sosa San Martín, Gabriela. «Los imprecisos límites de la ficción. El debate mexicano sobre El 
color que el infierno me escondiera de Carlos Martínez Moreno». Memoria académica 
UNLA–FaHCE. II Jornadas de Trabajo sobre Exilios Políticos del Cono Sur en el siglo 
XX 5, 6 y 7/11/ 2014 <http://www.memoria.fahce.unlp.edu.ar/trab_eventos/ev.3974/
ev.3974.pdf>.

Spiller, Roland, Titus Heydenreich, Walter Hoefler & Sergio Vergara Alarcón (eds.) 
Memoria, duelo y narración: Chile después de Pinochet: literatura, cine, sociedad. 
Frankfurt am Main: Verbuert Verlag, 2004.

Steiner, George. Real Presences. Chicago: University of Chicago Press, 1989.

Stoll, David. Rigoberta Menchú and the Story of All Poor Guatemalans. Boulder (USA): Westview 
Press, 1999.

Strada, Oscar. La amistad contra la violencia. España: Editorial Círculo Rojo, 2017.

Strejilevich, Nora. «Genres of the Real: Testimonio, Autobiography, and the Subjective Turn», 
en Cambridge History of Latin American Women Writers. (Compil.) Mónica Szurmuk e 
Ileana Rodríguez. New York: Cambridge University Press, 2016.

. «Intervenciones urbanas versus terrorismo de Estado en la Argentina», en 
De la cercanía emocional a la distancia histórica. (Re) presentaciones del terrorismo de 
Estado 40 años después (Compils.) Fernando Reati y Margherita Cannavaciuolo. Buenos 
Aires: Prometeo, 2016.

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   303 29/03/2019   11:13:56



304

. Una sola muerte numerosa. Madrid: Sítara, 2018 (Córdoba: Alción, 2006 y 2007).

. El arte de no olvidar. Literatura testimonial en Chile, Argentina y Uruguay entre 
los 80 y los 90. Buenos Aires: Catálogos, 2006.

. «El horror forma parte de lo que somos», en Redes de la memoria. Escritoras 
exdetenidas/testimonio y ficción (Compil.) Boccanera, Jorge. Buenos Aires: desde la 
gente, 2000.

. Entrevista a Timerman, 1991 (manuscrito)

Svirsky, Ruben. «Cómo se deforma la historia», en Cuadernos de Marcha, México, Segunda 
Época, 2.12 (marzo–abril 1981): 101–106.

Szurmuk, Mónica. «Memorias de lo íntimo» en Sitios de la memoria: México Post 68 (Compil.) 
Mónica Szurmuk y Maricruz Castro Ricalde. Santiago: Editorial Cuarto Propio, 2014.

. Diccionario de Estudios Culturales Latinoamericanos. D.F.: Siglo XXI, 2009. 
222–226.

Tandeciarz, Silvia R.. Citizens of Memory: Affect, Representation, and Human Rights in 
Postdictatorship Argentina. Lewisburg: Bucknell University Press, 2017. 

Tatián, Diego. «Lo impropio», en Crítica del testimonio: ensayos sobre las relaciones entre 
memoria y relato (ed.) Cecilia Vallina. Rosario: Beatriz Viterbo editora, 2009. 49–65.

Taylor, Diana. Disappearing Acts: Spectacles of Gender and Nationalism in Argentina’s «Dirty 
War». Durham & London: Duke University Press, 1997.

Thompson, Ian. Primo Levi. Barcelona: Editorial Belacqua, 2007.

Tierney–Tello, Mary Beth. «Testimonio, ética y estética en Diamela Eltit», en Letras y proclamas: 
la estética literaria de Diamela Eltit (Ed. Llanos M., Bernardita). Santiago/Ohio: 2006.

Timerman, Jacobo. Preso sin nombre, celda sin número. Nueva York: Random House, 1981.

Tizón, Héctor. La casa y el viento. Buenos Aires: Alfaguara, 1984.

Traverso, Enzo. La historia como campo de batalla. Interpretar las violencias del siglo XX. 
Buenos Aires: FCE, 2012.

. El pasado, instrucciones de uso. Historia, memoria, política. Buenos Aires: 
Prometeo, 2011.

Valdés, Hernán. Tejas Verdes: Diario de un campo de concentración en Chile. Madrid: Tusquets, 
1978 (1ª ed. 1974; en Chile, Santiago: LOM, 1996).

Vallina, Cecilia. «Un recorrido crítico por el relato testimonial», en Crítica del testimonio: 
ensayos sobre las relaciones entre memoria y relato (ed.) Cecilia Vallina. Rosario: Beatriz 
Viterbo editora, 2009. 10–22.

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   304 29/03/2019   11:13:56



305

Vasallo, Marta. La terrible esperanza. Buenos Aires: Colisión Libros, 2014.

Vásquez, Ana. Abel Rodríguez y sus hermanos. Barcelona: La Gaya Ciencia, 1981.

Ventura, Antoine. «Violencia política y literatura en Uruguay» en Las armas y las letras. La 
violencia política en la cultura rioplatense desde los años 60 hasta nuestros días. Cecilia 
González, et al. Presses Universitaires de Bordeaux. Série Études (2010): 263–296. 

Verbitsky, Horacio. «La canción de nosotras». Página 12, 23/10/2016. En línea <http://www.
pagina12.com.ar/diario/principal/index–2016–10–23.html>. 

. «Ni idea». Página 12, 14/8/2016. En línea <http://www.pagina12.com.ar/diario/
principal/index–2016–08–14.html>.

. «Cuarenta años después». Página 12,0 6/12/2015. En línea. http://www.pagina12.
com.ar/diario/elpais/1–287678–2015–12–06.html.

. Presentación inaugural. VIII Seminario Internacional Políticas de la Memoria. 
Centro Cultural Haroldo Conti. 24/9/2015.

. El vuelo. Buenos Aires: Planeta, 1995.

Verdugo, Patricia y Carmen Hertz. Operación Siglo XXI. Santiago: Ornitorrinco, 1990.

Vezzetti, Hugo. Sobre la violencia revolucionaria: memorias y olvidos. Buenos Aires: Siglo 
XXI, 2009. 

. «El imperativo de la memoria y la demanda de justicia: el Juicio a las juntas 
argentinas». Iberoamericana 1, 1 (2001): 77–86.

Vidal, Hernán. Política cultural de la memoria histórica. Santiago: Mosquito Editores, 1997. 

Viezzer, Moema. «Si me permiten hablar–»: testimonio de Domitila, una mujer de las minas de 
Bolivia. Domitila Barrios de Chungara. DF: Siglo XXI, 1978.

Villani, Mario y Fernando Reati. Desaparecido. Memorias de un cautiverio (Club Atlético, 
Banco, Olimpo, Pozo de Quilmes y ESMA). Buenos Aires: Biblos, 2011. 

. «Relatos de la memoria en Argentina y Chile», Ponencia en Fosteriana, 
Universidad de Arizona, Tempe, 2004.

Viñar, Marcelo. «Memoria, exilio y retorno: una experiencia uruguaya», en Era de nieblas (ed.), 
Horacio Riquelme. Caracas: Editorial Nueva Sociedad, 1990.

Vuskovic, Sergio. Dawson. Madrid: Michay, 1984.

Walsh, Rodolfo. Operación Masacre. Buenos Aires: De la Flor, 1986.

White, Hayden. The Content of the Form: Narrative Discourse and Historical Representation. 
Baltimore: The Johns Hopkins University Press, 1988.

Witker, Alejandro. Prisión en Chile. México: FCE, 1975.

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   305 29/03/2019   11:13:56



306

Wormat, Olga y Miriam Lewin. Putas y guerrilleras. Crímenes sexuales en los centros clandestinos 
de detención. La perversión de los represores y la controversia en la militancia, Las 
historias silenciadas. El debate pendiente. Buenos Aires: Planeta, 2014.

Yerushalmi, Y; N. Loraux, H. Mommsen, J. C. Milner y G. Vattimo. Usos del olvido. Buenos Aires: 
ediciones Nueva Visión, 1998.

Zaliasnik, Yael. Memoria inquieta. Santiago: Fondo de Cultura Económica, 2016.

. «Teatralidad y cicatrices en los museos de la memoria». Alpha 37 (2013): 301-321

Žižek, Slavoj. Slavoj Žižek & Stephen Kotkin | Stalin: Paradox of Power (2015). En línea <https://
www.youtube.com/watch?v=Z9voDV_ZsB8>.

. «Can We Still Be Hegelians?» (2014) En línea <https://www.youtube.com/
watch?v=2avv63NzVxE>. 

Zuffi, Griselda. «Una sola muerte numerosa: una memoria viva del desaparecido», en Donde 
no habite el olvido. Herencia y transmisión del testimonio en Argentina (Compil.) Emilia 
Perassi y Giuliana Calabrese. Milán: di/segni, 2017. 299–305.

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   306 29/03/2019   11:13:56



307

Índice

Agradezco 5

A modo de prólogo  
La literatura sabe 7

I

Introducción. Desaparición y escritura 11

Darle palabras al horror 21

El testigo cuenta 23

Cuestionamientos a la palabra del testigo 39

Giorgio Agamben:  
en torno a la imposibilidad del testimonio  41

Beatriz Sarlo: debate sobre el discurso  
de experiencia  47

II

Un glosario sin definiciones 59

III 
Uruguay, Chile y Argentina. El Plan Cóndor 103

La Interpol contra la subversión 105

Uruguay: la caída de un mito 107

Chile: desaparece un país  135

Argentina: en estado de memoria 179

Bibliografía 285

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   307 29/03/2019   11:13:56



INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   308 29/03/2019   11:13:56



Colección

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   309 29/03/2019   11:13:56



comité editorial Silvia Aguilera, Mario Garcés, Ramón Díaz Eterovic, Tomás 

Moulian, Naín Nómez, Jorge Guzmán, Julio Pinto, Paulo Slachevsky, José Leandro 

Urbina, Verónica Zondek, Ximena Valdés, Santiago Santa Cruz, María Emilia 

Tijoux secretaria editorial Marcela Vergara Producción editorial Guillermo 

Bustamante Proyectos Ignacio Aguilera diseño y diagramación editorial Leonardo 

Flores corrección de Pruebas Raúl Cáceres comunidad de lectores Francisco 

Miranda ventas Michel Bonnefoy, Elba Blamey, Olga Herrera, Daniela Núñez 

bodega Francisco Cerda, Paola Estévez, Hugo Jiménez, Juan Huenuman librería 

lom Ernesto Córdova comercial gráfica lom Elizardo Aguilera, Eduardo Yáñez 

servicio al cliente Ingrid Rivas diseño y diagramación Luis Ugalde, Karla Morales, 

Marjorie Dotte Producción imPrenta Carlos Aguilera, Gabriel Muñoz secretaria 

imPrenta Jasmín Alfaro PrePrensa Mariela Valdez imPresión digital William 

Tobar imPresión offset Rodrigo Véliz, Francisco Villaseca encuadernación Rosa 

Abarca, Andrés Rivera, Edith Zapata, Pedro Villagra, Romina Salamanca, Fernanda 

Acuña, Iván Peralta mensajería Ernesto Acuña, Cristóbal Ferrada mantención 

Jaime Arel administración Mirtha Ávila, César Delgado, María Paz Hernández.

e s t e  l i b r o  h a  s i d o  p o s i b l e  p o r  e l  t r a b a j o  d e

l o m  e d i c i o n e s

INTERIOR El lugar del testigo tipo11.indd   310 29/03/2019   11:13:56


